39

IDRIS

<=

Perwakilan
Journal of Good Governance, Diplomacy, Perlembagaan Adat and Social Networks
Vol. 1 (2023), pp. 39-51

Pengaruh Nasionalisme Soekarno Terhadap Ketatanegaraan
dan Politik Islam di Indonesia

Ferdi Yufriadi ®>*, Donna Ramadhan Fitri *°, Abdullah A. Afifi®

@ UIN Sjech M. Djamil Djambek, Bukittinggi
b IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh

Tanggal terbit: 20 November 2023

Abstract:

This article analyses the influence of Soekarno's secular nationalism in forming the Indonesian state.
Soekarno, as one of Indonesia's proclaimers of independence and its first president, had a key role in shaping
the new country's national identity and political direction. This article describes how Soekarno's secular views
influenced the struggle for independence and the formation of the Indonesian state and how this vision of
secular nationalism was reflected in various policies and programs of his government. In his writings,
Soekarno emphasized the importance of Pancasila as the basis of an inclusive state ideology and reflected the
spirit of secular nationalism. Soekarno's vision of secular nationalism was also reflected in his efforts to
advance social and economic equality among the Indonesians and promote national independence through
industrialization and the nationalization of vital assets. However, this article also highlights the controversy
and criticism that Soekarno faced regarding his approach, which tended to be authoritarian in dealing with
political opposition and resistance from certain religious groups. At the end of his reign, Sukarno's secular
nationalist views began to be challenged by various groups who emphasized religious identity in political
discourse. Overall, this article presents a comprehensive picture of the influence of Soekarno's secular
nationalism in forming the Indonesian state. Although some aspects of his political approach are controversial,
the legacy of Soekarno's secular nationalism remains an important part of Indonesia's national identity. It is
relevant in facing the nation's future challenges.

Keywords: Soekarno, nationalism, statecraft, figh siyasah, political Islam

*Korespondensi: ferdiyufi-iadi@darulfunun.id

© 2023 The Authors. Published by IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh.
Open access online at pub.darulfunun.id



40 Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ...

Abstraksi:

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis pengaruh nasionalisme sekuler yang dimiliki oleh Soekarno dalam
proses pembentukan negara Indonesia. Soekarno, sebagai salah satu proklamator kemerdekaan Indonesia
dan presiden pertama, memiliki peran kunci dalam membentuk identitas nasional dan arah politik negara
baru. Tulisan ini menggambarkan bagaimana pandangan sekuler Soekarno mempengaruhi perjuangan
kemerdekaan dan pembentukan negara Indonesia serta bagaimana visi nasionalisme sekuler tersebut
tercermin dalam berbagai kebijakan dan program pemerintahannya. Dalam tulisannya, Soekarno
menekankan pentingnya Pancasila sebagai dasar ideologi negara yang inklusif dan mencerminkan semangat
nasionalisme sekuler. Visi Soekarno tentang nasionalisme sekuler ini juga tercermin dalam upayanya untuk
memajukan persamaan sosial dan ekonomi di antara rakyat Indonesia serta mempromosikan kemandirian
bangsa melalui industrialisasi dan nasionalisasi aset-aset vital. Namun, tulisan ini juga menyoroti kontroversi
dan kritik yang dihadapi Soekarno terkait pendekatannya yang cenderung otoriter dalam menghadapi oposisi
politik dan perlawanan dari kelompok-kelompok keagamaan tertentu. Pada akhir masa pemerintahannya,
pandangan nasionalisme sekuler Soekarno mulai mendapat tantangan dari berbagai kelompok yang lebih
menekankan identitas agama dalam wacana politik. Secara keseluruhan, tulisan ini menyajikan gambaran
yang komprehensif tentang pengaruh nasionalisme sekuler Soekarno dalam pembentukan negara Indonesia.
Meskipun beberapa aspek pendekatan politiknya kontroversial, warisan nasionalisme sekuler Soekarno tetap
menjadi bagian penting dari identitas nasional Indonesia dan relevan dalam menghadapi tantangan masa
depan bangsa.

Kata kunci: Soekarno, nasionalisme, tata negara, fikih siyasah, politik Islam

1. Pendahuluan Utomo (1908) dan Indische Partij (Indische Partij)
atau Partai Hindia pada tahun 1913. Di antara
orang-orang yang netral secara agama (meskipun
mereka Muslim), mereka sebetulnya juga
menentang kepemimpinan Islam atau Islam masuk
dalam ranah politik. Perdebatan ini terus meruncing
dan berkembang mematangkan konsep tentang
agama dan politik (Afifi & Abbas, 2023a). Alimin
(m. 1964) dari Sarekat Islam pada tahun 1916

mendesak agar organisasi tersebut diubah menjadi

Nasionalisme yang muncul dan bertumbuh
kembang di Indonesia tidaklah sama dengan
nasionalisme yang Dberkembang di  Eropa.
Nasionalisme di Eropa muncul dari upaya
industrialisasi  besar-besaran dari masyarakat
agraris. Perubahan tersebut ini mecniptakan
masyarakat kelas-kelas di masyarakat, antara tuan
tanah dan pekerja, kelas borjuis (atas) dan

menengah, dari menuntut persamaan hak dengan
kelas borjuis inilah masyarakat Eropa mulai
mengembangkan konsep nasionalisme. Semangat
nasionalisme ini menular ke Indonesia dan Asia
yang pada umumnya adalah adalah respon dari
kegiatan kolonialisme yang dilakukan oleh Eropa,
dari pencarian bahan baku untuk industri mereka
(Sjamsuddin, 1998).

Hingga saat ini, nasionalisme modern yang
tumbuh di Indonesia masih terus berkembang. Islam
sebagai agama bahkan syariat Islam sudah menjadi
budaya adalah hal yang menyatu bagi orang
Indonesia. Nasionalisme di Indonesia tidak hanya
untuk berkaitan dengan independensi dari kolonial
Belanda, tetapi juga dengan dengan Tionghoa, yang
pada saat itu pada umumnya dikenal sebagai tuan
tanah atau golongan Borjuis. Salah satu alasan
berdirinya Sarekat Dagang Islam (1911, kemudian
disebut Sarekat Islam) pada awalnya ditujukan
untuk menyaingi monopoli bisnis Tionghoa di kota
solo (Nur, 1987). Kita juga memperhatikan Budi

Sarekat Idjo (dengan demikian membela SI),
sehingga tidak menggunakan Islam sebagai dasar,
tujuan ataupun elemennya. Partai Nasional
Indonesia (1901-1970) di bawah kepemimpinan
Sukarno kemudian muncul sebagai alternatif. Pada
tahun 1930-an, Partai Indonesia (Partindo), Gerakan
Rakyat Indonesia (Gerindo), dan Partai Indonesia
Raya (Parindra) terus melakukan tantangan kepada
partai Islam. Akibatnya, perselisihan muncul dalam
komunitas Muslim, yang awalnya hanya dengan
komunis (masih Muslim), kemudian melebar
berkonflik dengan nasionalis yang sekuler, yang
sebagiannya besar anggotanya adalah Muslim.

Ada empat wilayah yang tampaknya tidak saling
berkaitan satu sama lain, apalagi di tahun-tahun
awal perkembangannya dapat dikatakan sebagai
tempat lahirnya gerakan Islam modern di Indonesia.
Daerah-daerah tersebut adalah Minangkabau,
dengan pelopornya adalah Haji Abdullah Ahmad
(1878-1933) dengan Adabiah, Haji Abdul Karim



Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ... 41

Amrullah (1879-1945), Syekh Abbas Abdullah
(1883-1957), dan Syekh Ibrahim Musa Parabek
dengan Sumatera Thawalib, dan kemudian Syekh
Muhammad Djamil Djambek (1860-1947) dengan
Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Abbas, 2020).
Kemudian Jakarta yang awalnya diorganisir oleh
Jamiat Khair dan Al-Irsyad, yang pada awalnya
adalah komunitas orang-orang keturunan Arab di
daerah Tanah Abang yang kemudian berkembang
menjadi lembaga sosial dan pendidikan (Hasyim &
Haryono, 2019). Daerah berikutnya adalah wilayah
Jawa bagian tengah, kesultanan Yogyakarta dan
Surakarta, yang berdiri Muhammadiyah oleh Kiai
Haji Ahmad Dahlan (1869-1923) dan Sarekat
Dagang Islam (1911; kemudian Sarekat Islam 1912)
oleh Kiai Haji Samanhudi (1868-1956) (1912); dan
daerah Priangan, Jawa bagian barat, meskipun
lebih lambat dari daerah lain, tetapi Ahmad Hassan
(1887-1957) sebagai guru utama adalah termasuk
yang dikenal oleh tokoh-tokoh pergerakan Islam
modern di daerah lain (Abbas & Afifi, 2022; Nur,
1987). Mengenai masyarakat keturunan Arab ini,
diperlukan  beberapa  penjelasan  tambahan.
Meskipun mereka melebur dan mudah menyatu
dengan masyarakat umum di Indonesia karena
kesamaan latar belakang, apalagi karena sebagian
orang tuanya yang berasal dari Indonesia. Sebagai
pemodal yang diakui oleh kolonial Belanda,
beberapa dari mereka merasa suara keturunan Arab
ini masih signifikan didengar oleh pemerintah
kolonial, sehingga mereka membentuk partai
khusus pada tahun 1934, yakni Partai Arab
Indonesia. Partai yang ditegaskan oleh A.R.
Baswedan (1908-1986) yang menegaskan bahwa
Indonesia adalah kampung halaman mereka (Nur,
1987).

Jika komunis pada umumnya identik anti-
agama, bahkan anti-Islam. Sedangkan kelompok
nasionalis yang mengambil posisi netral agama
ingin membatasi agama pada satu bidang saja
(sekuler) dan menunjukkan "keterbelakangan"
ajaran Islam karena mereka menganggapnya
sebagai poligami (sering disebut poligami).
Kelompok nasionalis ini kerap mempercantik era
Hindu di Indonesia, menyebut Gokhale, Tilakm,
dan Tagore di India, bahkan sesumbar
diumpamakan Mekah dengan Digul. Dalam
perbandingan ini, juga diungkapkan berapa banyak
uang yang dihabiskan untuk haji. Adapun komunis,
mereka menekankan kekejaman kapitalis kepada
orang miskin, terkadang membandingkan doktrin
kapitalis ini dengan Muslim kaya yang mencoba
menggunakan peralatan kapitalis, yaitu kapal-kapal
perusahaan asing ke Mekah.

Ide Sukarno tentang mempersatukan
nasionalisme, Islam dan Marxisme pada tahun 1926
mencerminkan pandangan terakhir ini. Ditantang
oleh ide-ide ini, walapun mereka pada awalnya
ditantang oleh pemikiran Barat sendiri. Barat
menguasai dunia Muslim. Mereka mempraktikkan
agama di seluruh dunia dan membela diri dan agama
mereka dengan bersungguh-sungguh mempelajari
ajaran-ajaran Islam, sehingga dengan jelas dapat
mengkritisi penerapan Islam dalam ajaran Islam di
zaman modern. Pada tahun 1911-an, Haji Agus
Salim (1884-1954) dan sampai batas tertentu Haji
Oemar Said Tjokroaminoto (Haji Oemar Said
Tjokroaminoto, 1882-1934) pada awlnya atas dasar
penolakan Islam juga mengemukakan idenya
sendiri, sehingga menolak netral secara politis,
menjadi nasionalis ataupun komunis. Sedangkan
pergerakan Islam pada saat itu dianggap sudah
ketinggalan jaman (Afifi & Abbas, 2020; Azra,
2004; Fitri, Afifi, & Abbas, 2022).

Berdasarkan latar belakang di atas, peneliti
memahami bahwa nasionalisme Indonesia adalah
Nasionalisme Pancasila yang mengajarkan bahwa
warga negara Indonesia harus memiliki semangat
kebangsaan yang tinggi dan mengutamakan
persatuan dan kesatuan bangsa di atas perbedaan
yang ada. Pancasila menjadi dasar ideologis negara
yang mengikat semua warga negara Indonesia,
tanpa memandang suku, agama, ras, dan golongan.
Sejak Indonesia merdeka pada 17 Agustus 1945,
Pancasila telah menjadi landasan dalam membentuk
negara dan pemerintahan, serta mengarahkan
kebijakan  politik dan  kehidupan  sosial.
Nasionalisme Pancasila berfungsi sebagai pegangan
dan panduan bagi seluruh komponen bangsa untuk
bersama-sama membangun negara yang adil,
berdaulat, dan berkepribadian bangsa. Namun,
meskipun Pancasila menjadi dasar negara,
pemahaman dan penerapan nilai-nilai tersebut tetap
menghadapi tantangan dalam realitas sosial dan
politik Indonesia. Beberapa isu yang sering muncul
adalah adanya perbedaan pandangan dan
pemahaman tentang Pancasila, upaya kelompok-
kelompok radikal untuk menggantikan Pancasila
dengan ideologi lain, serta beragam perbedaan
sosial dan ekonomi yang mempengaruhi kesatuan
bangsa (Jumanda, Yufriadi, Ramadhan Fitri, &
Refliandi, 2023; Kurniawan & Afifi, 2023; Subhi,
2019). Selain itu isu pemahaman tentang adanya
Pancasila dan hukum positif di Indonesia adalah
salah satu upaya yang terus menerus dari upaya
besar membangun legitimasi kedaulatan negara
yang mengayomi seluruh aturan-aturan hukum yang
ada sebelumnya, baik hukum kolonial, hukum
agama maupun hukum adat istiadat lokal yang



42 Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ...

beragam (Arifin & Abbas, 2007). Oleh karena itu,
upaya untuk memperkuat nasionalisme Pancasila
melalui pendidikan literasi, dialog, dan partisipasi
aktif seluruh elemen masyarakat sangat penting
guna memastikan kesatuan dan persatuan bangsa
Indonesia tetap kokoh berdiri (Afifi & Abbas,
2023b; Munir et al., 2020). Artikel menggunakan
analisis literatur dan pendekatan kualitatif
berdasarkan sumber-sumber primer dan sekunder
seperti tulisan, dan dokumen-dokumen penting
tentang Soekarno (Abbas, 2010; Afifi, 2023).
Melalui pendekatan ini, penulis menjelaskan
bagaimana  Soekarno  menegaskan  bahwa
nasionalisme sekuler harus menjadi pijakan untuk
mencapai persatuan di antara beragam kelompok
etnis dan agama di Indonesia.

2. Sejarah Nasionalisme

Sejarah nasionalisme dimulai pada seperempat
terakhir abad ke-18, ketika terjadi perang
kemerdekaan antara Polandia dan Amerika Serikat
dan Napoleon di Prusia, Rusia, dan Spanyol
dimulai. Menurut pandangan ini, nasionalisme lahir
dari revolusi yang berlangsung selama empat puluh
tahun ini. Selain itu, dari tahun 1810-an hingga
1820-an, nasionalisme tersendat di seluruh Eropa
(lagi-lagi) ke Serbia, Yunani dan Polandia, dan elit
Kreol di Amerika Latin. Acara ini juga disebut
"pembibitan rakyat" (people's spring). Prestasi
utama yang dihasilkannya adalah penyatuan Jerman
dan Italia dengan bantuan Prusia dan Piedmont, dan
kebangkitan Hungaria di Kekaisaran Habsburg.
Pada paruh kedua abad ke-19, Eropa Timur dan
Eropa Utara memicu gelombang kedua
nasionalisme-Cekoslowakia, Slovakia, Rumania,
Bulgaria, Lituania, Finlandia, Norwegia, Yahudi
dan beberapa nasionalisme di luar Eropa, seperti
Miji Jepang, India, Armenia Dan Mesir (Smith,
2002).

Kemudian ini diikuti dengan munculnya
berbagai nasionalisme kebangsaan di Asia dalam
beberapa dekade pertama abad ke-20, seperti di
Turki, Arab, Persia, Burma, Jawa, Filipina, Vietnam
dan China, serta nasionalisme bangsa Arab.
Nasionalisme pertama di Afrika adalah di Nigeria,
Ghana dan Afrika Selatan. Pada tahun 1930-an dan
1940-an, sulit untuk menemukan ruang lingkup
global yang bebas dari gerakan nasionalis. Pada
periode yang sama, terjadi klimaks nasionalisme di
Eropa, kemudian Nazisme mencapai klimaksnya,
dan pembunuhan massal terjadi pada Perang Dunia
II, diikuti oleh nasionalisme di Asia dan Afrika
dalam bentuk “gerakan kemerdekaan” anti kolonial.

Sebetulnya sulit untuk menarik kesimpulan
tentang cerita nasionlisme ini, bagaimana muncul
dan sejauh mana ia berakumulasi menumbangkan
kekuasaaan-kekuasaan monarki dan feodal. Ketika
gagasan "habisnya kekuasaan" muncul,
nasionalisme kembali muncul di Catalonia dan
Uzcadi, Korsika dan Brittany, Flanders, Skotlandia
dan Wales, dan Quebec pada tahun 1960-an dan
1970-an. Juga munculnya gerakan otonomi etnis di
Cina. Pada 1980-an, ketika Perestroika dan
Glasnost menganjurkan nasionalisme di negara-
negara Republik di Uni Soviet pada 1988, mereka
bangkit kembali, dan kemudian memainkan peran
dalam menggulingkan Uni Soviet pada 1991, dan
membentuk negara-negara pecahan atas nama
nasionalisme. Dalam suasana penuh harapan ini,
kita telah menyaksikan perguliran hingga tragedi
terbentuknya bangsa-bangsa baru. Nasionalisme
juga terjadi di anak benua India, Timur Tengah dan
Semenanjung Afrika, Rwanda. Hingga daerah
Kaukasus juga mengalami demam nasionalisme
dalam dekade terakhir abad ke-20, terutama dalam
perang Yugoslavia dan setelahnya.

2.1. Setelah perang Dunia pertama

Konferensi Perdamaian Wina pada tahun 1814
mencoba menahan kekuatan revolusioner yang
diakibatkan oleh nasionalisme. Namun, sepanjang
abad ke-19, kekuatan ini terus berkembang di setiap
Kawasan dan membentuk negara-negara baru. Baru
kemudian terjadi perjanjian damai tahun 1919 yang
berarti bahwa seluruh tatanan dan sistem yang
didirikan di Wina dihancurkan. Di seluruh Eropa
Tengah dan Eropa Tengah dan Timur, negara-
negara dan bangsa-bangsa baru telah muncul, dan
negara-bangsa lama yang muncul pada abad ke-19
telah diperluas berdasarkan prinsip penentuan nasib
sendiri (Kohns, 1984).

Setelah Perang Dunia II, nasionalisme tidak lagi
kuat bergaung di Barat. Keinginan untuk kerja sama
supra-nasional kemudian berkembang pesat.
Dibandingkan dengan nasionalisme, Uni Eropa
Barat dan Komunitas Atlantik lebih berharap dalam
memastikan ~ perdamaian  dan = memperluas
kebebasan individu. Pada saat yang sama, di Timur,
komunisme tidak pernah menekankan kedaulatan
nasional seperti sekarang. Nasionalisme di Timur
menjadi kekuatan yang paling kuat dan khusus.
Ketika menyebar ke Eropa Timur dan kemudian ke
Asia, tradisi negara-negara ini berbeda dengan
Barat, dan seringkali bertentangan dengan cara
hidup Barat. Nasionalisme telah menyebabkan
masyarakat tertutup di mana nilai individu menjadi



Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ... 43

kurang. dari semua negara. Kekuasaan dan
kekuasaan. Nasionalisme cenderung bertindak
cepat dan menggunakan kekerasan untuk membuat
nasionalisme tidak jauh berbeda dan rentan terhadap
pengaruh komunisme.

2.2. Nasionalisme di Timur Tengah

Perang Dunia Pertama yang kemudian
menghasilkan resolusi dan melakukan pembagian
wilayah Kekaisaran Ottoman (Turki). Di atas
reruntuhan Yunani, atas nama nasionalisme ingin
membangun kembali kegemilangan Yunani kuno
dan Kekaisaran Bizantium. Tentara Yunani Barat
(Anatolia) adalah tempat di mana kota Yunani kuno
yang sejarahnya banyak dikenal. Meskipun
populasinya besar, mereka semua adalah Kristen
Ortodoks dan mereka pada umumnya adalah bangsa
yang makmur. Invasi ke pusat kekuasaan Turki
Usmani ini menciptakan semangat nasionalis di
kalangan petani Turki. Di bawah kepemimpinan
Mustafa Kemal yang kemudian dikenal dengan
nama Ataturk (1881-1938), mereka berhasil
mengalahkan tentara Yunani. Kemenangan ini
kemudian memastikan kemerdekaan bangsa dan
kesetaraan status Turki, yang sudah lama tidak
saling kenal. Salah satu ketentuan dalam "Perjanjian
Damai Turki-Yunani" menetapkan bahwa kedua
pihak harus secara paksa bertukar penduduk
(Kohns, 1984).

Jika Yunani seorang Muslim, maka Anda harus
pindah ke Turki; jika Turki adalah orang Yunani,
maka denominasi Ortodoks (lebih besar, lebih
besar, lebih makmur) akan dipindahkan ke Yunani.
Terlepas dari kenangan menyakitkan perang dan
pengusiran pemerintah Yunani dan Turki, mereka
berhasil menjalin hubungan persahabatan antara
kedua negara dan memperkuat kerja sama di bidang
politik dan militer. Ini karena kedua pemerintah
telah sepenuhnya meninggalkan cita-cita ekspansi
regional mereka dan semua ambisi untuk
membangun kembali kerajaan kuno. Tak kalah
pentingnya adalah transformasi bangsa yang
dilakukan oleh Kemal Ataturk. Mengubah struktur
agama dari model abad pertengahan, kemudian
mengubah Turki menjadi republik dunia modern,
informasi dasar yang terintegrasi, dan demokratisasi
kehidupan Turki.

2.3. Nasionalisme di India

Hubungan dengan dunia Barat yang dianggap
modern, peradaban dan masyarakat Asia kemudian
dianalogikan sedang dibangun kembali, dan
menyebabkan kekuatan-kekuatan baru muncul. Itu
adalah pengaruh kemajuan Barat yang mendesak

pada peremajaan bangsa-bangsa di belahan bumi
lainnya, sedangkan di Barat sendiri sudah hampir
berakhir belum lama ini (Kohns, 1984). Dalam
proses sejarah ini, Inggris berada di garis depan.
Peradaban bebasnya mempengaruhi perkembangan
kemerdekaan konstitusional Eropa, dan membawa
semangat dan jiwa baru di Asia dan kemudian di
Afrika.

Nasionalisme di belahan Timur Asia sudah
mulai bangkit di India, dengan Partai Majelis
Nasional India yang lahir pada tahun 1885. Pada
awalnya Sir Said Ahmad Khan, yang mempelopori
dan mendukung ide-ide nasionalis, kemudian
menjauh dari gerakan ini. Menurut dia, kampanye
yang dilancarkan Partai Kongres hanya akan
merugikan umat Islam. Karena itu, dia menasihati
umat Islam untuk tidak mencampuri agitasi politik
Partai Kongres. Dari pemikiran politik yang
dikemukakan oleh Sir Said Ahmed Khan, terlihat
jelas bahwa cita-cita perjuangan antara kelompok
Islam dan nasionalis di Partai Kongres sudah mulai
muncul. Kelompok nasionalis berharap Muslim dan
Hindu bersatu dan memperjuangkan kemerdekaan
India. Namun, kelompok Islam ingin berdiri sendiri
di negara yang terpisah dari Hindu karena mereka
takut minoritas Muslim akan didorong menjadi
mayoritas Hindu. Cita-cita inilah yang menjadi
alasan mengapa akhirnya lahir negara Pakistan di
kemudian hari.

Pertanyaan berikutnya adalah apakah semua
kelompok Islam setuju dengan cita-cita sebuah
negara Islam dan setuju dengan cita-cita di atas.
Masih banyak kelompok-kelompok Islam di India
yang masih memiliki rasa nasionalisme yang kuat.
Misalnya, dalam pidatonya, Ubaidullah Sindi
mendorong umat Islam untuk membantu Partai
Nasional India, agar tidak tertipu oleh keyakinan
bahwa umat Islam sebagai minoritas akan menindas
kehidupan masyarakat India, dan masalah
mayoritas dan minoritas tidak akan muncul. Bahwa
mereka atas nama nasionalisme akan diperlakukan
sama.

3. Politik Islam
3.1. Konsep Figh Siyasah

Perbincangan tentang nasionalisme dalam tubuh
umat Islam sesungguhnya diawali oleh gagasan
pan-Islamisme yang telah berkembang sebelumnya.
Gagasan ini dipelopori oleh Jamaluddin al-Afghani
dan Muhammad Abduh. Dalam analisis mereka,
penyebab keruntuhan Islam dan kaum muslimin
bukanlah kelemahan atau kekurangan internal kaum
muslimin, melainkan adanya imperialisme agresif
yang dilancarkan oleh Kristen Eropa, yang



44 Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ...

bertujuan untuk memperbudak kaum Muslimin dan
menghancurkan  Islam.  Al-Tahtawi, seorang
teoritisi  nasionalisme Arab yang paling
berpengaruh menegaskan bahwa patriotisme adalah
sumber kemajuan dan kekuatan, suatu sarana untuk
mengatasi kesenjangan antara Islam dan Eropa.

Dalam khazanah intelektual dan pergerakan
Islam juga muncul seorang pemikir Muslim dari
Mesir yang bernama Hasal al-Banna, yang secara
komprehensif dan sistematis menggagas konsep
nasionalisme yang disinergiskan dengan konsep
kebangkitan Islam global. Kebangkitan itu dapat
dilakukan melalui kekuatan-kekuatan nasional yang
telah  dijiwai  spirit dan falsafah  Islam.
Pembaharuan-pembaharuan gerakan Hasan al-
Banna dikontekstualisasi sesuai dengan kebutuhan
dan realitas politik yang ada. Oleh karena itu,
perwujudan  konsep  nasionalismenya  pun
mengambil bentuk yang plural dan general dengan
penekanan kesamaan visi, yaitu kebangkitan Islam
global. Asumsi ini serupa dengan pandangan Islam
dalam Al-Qur'an (49:13):

“Wahai manusia! Sungguh, kami telah menciptakan
kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan,
kemudian kami jadikan kamu benbangsa-bangsa dan
bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sungguh,
yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah
orang yang paling bertakwa. Sungguh Allah Maha
mengetahui, dan Maha teliti.”

Selain itu, ada pepatah di kalangan umat Islam
yang disebut “hubbul wathon minal iman”, yang
berarti “cinta tanah air adalah bagian dari iman”.
Al-Quran (13:11) menekankan kecintaan terhadap
tanah air ini dan menuntut masyarakat untuk
melakukan perubahan:

“Sesungguhnya Allah tidak akan merubah keadaan
suatu kaum sebelum mereka mengubah keadaan diri
mereka sendiri.”

Menurut Islam, ummah (masyarakat) yang arti
dasarnya adalah kumpulan atau kumpulan orang-
orang yang disatukan oleh ikatan agama. Agama di
dalamnya merupakan dasar dari hubungan sosial,
hukum, politik, ekonomi, dan etika di antara mereka
(Abbas, 1981; Afifi, 2021; Dault, 2005). Dalam
periode sejarah tidak hanya ada satu bangsa, tetapi
juga banyak bangsa atau suku bangsa yang berarti
banyak agama yang dimaknai sebagai kondisi yang
diinginkan Tuhan dalam Al-Quran. Hubungan
antara Islam dan kebangsaan dapat dijelaskan dari
dua perspektif. Pertama, dari perspektif wunified
pluralism, bahwa Islam memiliki hubungan positif
dengan nasionalisme. Islam memiliki pengalaman

panjang bahkan menggagas lahirnya nasionalisme
yang melahirkan negara-bangsa. Kedua, perspektif
universalisme. Negara Madinah yang didirikan oleh
Nabi Muhammad SAW adalah negara-bangsa yang
pertama di dunia. Sebagai agama universal, Islam
tidak membatasi namanya pada wilayah geografis
dan etnis tertentu. Namun, Islam tidak memungkiri
fakta bahwa setiap orang terhubung dengan negara
dan tanah tumpah darah asalnya.

3.2. Nasionalisme dalam Islam

Noor Zaman dalam “Islam and Nationalism:
Contemporary Perspectives” menjelaskan tiga
istilah bahasa Arab yang biasa digunakan untuk
merujuk pada konsep nasionalisme, yaitu:

a) Al-ashabiyah

Singkatnya, ashabiyah diartikan sebagai
kesatuan sosial yang dibangun di atas ikatan primitif
tertentu dan digunakan untuk menyatukan
kelompok-kelompok di bawah payung umum yang
lebih besar. Dalam bukunya Mugaddimah, Ibnu
Khaldun menggunakan teori ashabiyah sebagai
konsep utama untuk menjelaskan pembentukan
peradaban hingga peradaban runtuh. Menurut Ibnu
Khaldun, naik turunnya peradaban berbanding lurus
dengan kuatnya koneksi ashabiyah di kelompoknya.
Pada tahap awal, ketika suatu negara terbentuk,
konflik dan perebutan kekuasaan terjadi antar suku
dan kelompok. Tim dengan hubungan ashabiyah
yang lebih kuat akan mengalahkan tim lain dengan
hubungan ashabiyah yang lebih lemah. Pada akhir
fase ini, sebuah negara atau kerajaan akan berdiri
melalui proses penaklukan dan penyatuan suku.

Semakin kekuatan suatu negara terbentuk,
hubungan antara asabiyah secara bertahap akan
melemah karena penyalahgunaan kekuasaan dan
konflik internal. Kemudian, ini akan menyebabkan
disintegrasi suatu negara, akhirnya punah atau jatuh
ke kelompok lain. Sejarah adalah sebuah siklus
yang berulang dengan berlalunya waktu pada waktu
yang berbeda (Afifi & Abbas, 2023a; Ibn Khaldun,
2015; Nurdin & Abbas, 2012).

b) Al-gqawmiyah

Kata qaum dan qaumiyah biasanya diartikan
sebagai etnis dan kebangsaan. Hari ini orang-orang
Arab menyatakan kewarganegaraan Arab mereka
sebagai Al-Qaumiyah Al-'Arabiyah. Sebelumnya
Pusat Bahasa Arab Mesir di Mu'jam Al-Wasith
menerjemahkannya sebagai "bangsa" pada tahun
1960, dengan kata "ummah". Memahami wawasan
Al-Quran tentang nasionalisme dengan mengacu



Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ... 45

pada ayat-ayat yang menggunakan kata-kata ini
Kata ini juga diartikan "bangsa" dalam terjemahan
Al-Quran Kementerian Agama Republik Indonesia
saat menjelaskan surat Al-Hujurat (49): 13:

“Wahai manusia! Sungguh, Kami telah menciptakan
kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan,
kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan
bersuku-suku  agar  kamu  saling  mengenal
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh, Allah
Maha Mengetahui, Mahateliti.”

Apakah ayat ini menunjukkan bahwa Islam
mendukung nasionalisme karena Allah meciptakan
manusia bersuku dan berbagai bangsa. Begitu
banyaknya pengulangan membuktikan bahwa Al-
Quran mendukung menyatakan keberagaman
bangsa dan nasionalisme (Shihab, 1996) .

¢) Al-wathaniyah.

Wathan artinya rumah, tempat lahir, garis
keturunan atau kampung halaman. Oleh karena itu,
meski ukhuwah wathaniyah bukan seagama atau
satu suku, dia juga saudara di antara rekan-
rekannya. Menurut Quraish Shihab Al-Quran
menegaskan untuk memperkuat persaudaraan
nasional. Al-Quran menekankan bahwa perbedaan
adalah hal yang tidak dapat dihindari (Shihab,
2020). Seperti yang dijelaskan dalam bagian 48 dari
"Surat Al-Maidah":

“Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu
dijadikan-Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak
menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu,
maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan”. (al-
Maidah 5:48)

Adanya Piagam Madinah juga mencerminkan
ukhuwah wathaniyah (Shihab, 1996). Ketiga istilah
diatas ini menekankan aspek nasionalisme yang
berbeda, meskipun para sarjana  sering
menggunakannya secara  bergantian  dalam
menjelaskan nasionalisme. Noor mengatakan
bahwa Ibn Khaldun menggambarkan al-asabiyah
sebagai persatuan dan kohesi sosial yang diperlukan
untuk kelangsungan hidup suku. Al-asabiyah
berkembang menjadi qawmiyah ketika melintasi
batas suku. Kemudian dalam konsep al-wathaniyah,
model al-asabiyah semacam ini pada akhirnya
melahirkan berbagai bentuk negara-bangsa. Ia
mencontohkan pembentukan negara di Palestina
dan Israel serta India dan Pakistan (Ibn Khaldun,
2015).

4. Nasionalisme di Indonesia
4.1. Konsepsi Nasionalisme Soekarno

Soekarno atau Bung Karno, karena dia ingin
disebut rakyat. Bung besa rini menjadi juru bicara
untuk kawan, untuk orang dan untuk kesetaraan
yang egaliter. Bung Karno ingin disebut "benteng
rakyat Indonesia”", bukan "pemimpin besar
revolusi" atau "kuning" seperti yang ia lakukan saat
menjadi presiden. Penghubung lidah rakyat adalah
istilah serupa yang diungkapkan oleh Mao Zedong,
"dari orang-orang yang diungkapkan secara
sistematis dalam bahasa awam mereka". Corongnya
menunjukkan bahwa itu hanyalah alat musik rakyat,
penghubung antara perkataan dan hati orang
(Kusman et al., 2016). Sebenarnya, hal itu tidak
boleh didistorsi atau dibatasi oleh kepentingan
pribadi.

Banyak orang biasanya tidak tahu banyak
tentang Bung Karno, yang merupakan kesalah
pahaman yang mendasar. Misalnya, Bung Karno
hanya dipahami sebagai seorang nasionalis, atau
sebagai nasionalis sayap kiri. Hal ini tidak terlalu
tepat, seperti yang dikatakannya sendiri, Karno
(Bung Karno) adalah seorang revolusioner. Dia
berkata bahwa jika anda menjadi seorang nasionalis,
anda akan menjadi seorang nasionalis revolusioner.
Jika percaya pada agama, maka anda adalah seorang
revolusioner agama; jika anda menjadi anggota
Partai Komunis, maka Anda pasti akan merevolusi
secara otomatis. Revolusioner artinya orang-orang
yang setia pada gagasan dan pelaksanaan revolusi,
yaitu revolusi Indonesia. Revolusi Indonesia
sebagaimana yang dipahaminya, adalah perjuangan
mewujudkan Indonesia yang adil dan makmur dari
sejak revolusi nasional sampai kepada revolusi
sosialis. Kemerdekaan, dekolonisasi, baru sekedar
jembatan saja, bukan tujuan akhir. Kalau orang
nasionalis, maka hanya berhenti di kemerdekaan
saja. Bung Karno ingin terus maju sampai mencapai
tujuan sosialisme Indonesia (Kusman et al., 2016).

Soekarno dan kawan-kawannya melihat benih-
benih nasionalisme, dan karena tekanan penjajah
Belanda, mereka melihat kemiskinan, kebodohan
dan penindasan penduduk asli. Kemudian, mereka
mendirikan organisasi budaya nasionalis Indonesia.
Nasionalisme budaya berarti perlu memperhatikan
perbedaan latar belakang budaya Indonesia
sehingga yang menjadi satu kesatuan yang
mengikat mereka adalah budaya daerah, seperti
nasionalisme Jawa, nasionalisme Sumatera, dll.
(Fahrudin, 2020).

Pada awalnya, nasionalisme budaya adalah
memperhatikan masalah ekonomi dan



46 Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ...

ketertinggalan masyarakat adat, dan belum
memasuki ranah politik. Misalnya organisasi
Sarekat Dagang Islam yang hanya menekankan
pada upaya peningkatan perekonomian umat
khususnya umat Islam. Budi Utomo yang bergerak
di bidang pendidikan, dan organisasi kepemudaan
(Jong Java, Jong Sumatranen Bond, Jong Minahasa,
JongAmbon) juga bertujuan untuk memajukan
masyarakat. kesejahteraan rakyat. Selain pengaruh
pelajar Indonesia yang mengenyam pendidikan
Barat, gerakan nasionalis di negara-negara Asia
juga sangat mempengaruhi bangkitnya gerakan
nasionalis Indonesia. Dengan cara demikian, bentuk
dan tujuan nasionalisme di negara-negara Asia
hampir memiliki kesamaan, dan sejalan dengan
gerakan nasionalis di Indonesia. Pelajar Indonesia
yang belajar di Belanda juga menularkan semangat
nasionalisme kepada pelajar-pelajar Asia lainnya.
Perkembangan nasionalisme Indonesia dan Belanda
menunjukkan kesamaan dan tujuan yang sama
(Fahrudin, 2020).

4.1.1. Pan Asianisme

Kaum nasionalis Indonesia dengan senang hati
menyadari bahwa propaganda Pan-Asianisme mulai
berkembang, dan didorong olehnya. Mereka tahu
dan percaya bahwa Pan-Asianisme pasti bisa
bertahan dan berkembang dalam gerakan
nasionalisme. Karena kesatuan takdir di antara
bangsa-bangsa di negara-negara Asia niscaya akan
menghasilkan persatuan karakter. Nasib tak pelak
melahirkan kesatuan rasa. Sama seperti saat Jepang
mengalahkan musuhnya pada tahun 1905, dunia
Asia menganggap beruang kutub sebagai
kemenangan Asia atas Eropa. Mustafa Kemal Pasha
di seluruh dunia Asia oleh kemenangan AfKarahisar
(Aflun Karahisar) di medan perang (Soekarno,
1964). Kemenangan China atas pengkhianat yang
ingin menelannya adalah karena sama-sama memuji
kemenangan dan suka memperjuangkan keadilan
dan keamanan. Nasionalisme yang dikembangkan
oleh Soekarno adalah nasionalisme yang
mencerminkan sikap anti kolonialisme dan
imperialisme. Penderitaan rakyat Indonesia di
bawah kolonialisme menambah warna nasionalisme
yang dikembangkan. Gandhi percaya bahwa
"nasionalisme saya adalah untuk seluruh umat
manusia" (Soekarno, 1964). Nasionalisme yang
berbeda dengan nasionalisme yang berkembang di
Eropa. Hal sangat tercermin dalam perkataannya:

Nasionalisme yang  diperjuangkan  oleh
Soekarno bukanlah nasionalisme yang sempit; ia
bukanlah nasionalisme yang timbul dari pada

kesombongan  bangsa  belaka; ia  adalah
nasionalisme yang lebar, nasionalisme yang timbul
dari pada pengetahuan atas susunan dunia dan
riwayat; ia bukanlah “jingo-nationalism” atau
chauvinism, dan bukanlah tiruan dari pada
nasionalisme Barat. Nasionalisme ini ialah yang
menerima rasa hidupnya sebagai suatu wahyu, dan
menjalankan rasa hidupnya itu sebagai suatu bukti.
Nasionalisme ini ialah nasionalisme yang di dalam
kelebaran dan keluasannya memberi tempat cinta
pada lain-lain bangsa, sebagai lebar dan luasnya
udara, yang memberi tempat segenap sesuatu yang
perlu untuk hidupnya segala hal yang hidup.

Nasionalisme yang dimaksud Soekarno adalah
nasionalisme Timur, bukan nasionalisme Barat,
menurut CR  Das, itu adalah “semacam
nasionalisme ofensif, semacam nasionalisme yang
mengejar  kebutuhan sendiri, dan semacam
perdagangan yang menghitung untung rugi.
Nasionalisme”. Nasionalisme ini berarti
menjadikan kita "alat Tuhan" dan menjadikan kita
"hidup di dalam Roh Kudus", seperti yang
diberitakan oleh pemimpin besar India Bipin
Chandra Pal (Bipin Chandra Pal) (Soekarno, 1964).
Nasionalisme yang dimaksud Soekarno adalah
nasionalisme aktif, nasionalisme kreatif,
nasionalisme mapan, nasionalisme kreasi dan
pemujaan”. Sekarang nasionalisme aktif telah
dihidupkan, dapat dilindungi, jangan sampai
nasionalisme menjadi nasionalisme. Benci bangsa
negara lain yaitu jangan biarkan nasionalisme
menjadi nasionalisme negara lain, yaitu jangan
biarkan nasionalisme menjadi nasionalisme
chauvinistik atau nasionalisme yang menyerang
atau ofensif (Soekarno, 1964).

Soekarno menyebut nasionalisme Indonesia
sebagai nasionalisme Timur. Soekarno mengakui
bahwa gerakan nsasionalis Indonesia "terinspirasi
dari gerakan Asia lainnya”.

. . . Benih yang ditanam Mahatma Gandhi di tepi
Sungai Gangga tidak tumbuh di sana, tetapi separuhnya
telah diterbangkan ke ekuator oleh angin, dan disambut
serta ditanam oleh perbukitan Barisan yang melintasi
kepulauan Indonesia (Soekarno, 1964).

Dalam kata-katanya, jelas terlihat bahwa
gerakan nasionalis di Indonesia diilhami oleh
gerakan nasionalis di negara-negara Timur. Yang ia
kembangkan di Indonesia adalah nasionalisme
Timur, dan Sukarno mengembangkan konsep
nasionalisme tersebut sesuai dengan kondisi
Indonesia.



Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ... 47

4.1.2. Nasionalisme, Islamisme, Marxisme

Pada tahun 1926, Soekarno menulis artikel
berjudul “Nasionalisme, Islamisme dan Marxisme”
dalam Suluh Indonesia Muda. Soekarno berharap
ketiga konsep tersebut bisa terintegrasi. Artikel ini
ditulis untuk semua orang agar dapat memahami
nasionalisme yang sedang berkembang. Bagi
Soekarno, nasionalisme pada dasarnya meliputi
prinsip kemanusiaan, cinta tanah berdasarkan ilmu,
bukan chauvinisme. Sukarno meyakini bahwa
Marxisme mencakup asas persahabatan dan
dukungan, anti kapitalisme dan imperialisme. Pada
saat yang sama, meskipun Islam menganut doktrin
non-nasionalisme, Islam tidak memusuhi atau
menentang nasionalisme, dan pada dasarnya adalah
sosialis..

Soekarno meyakini bahwa ketiga hal tersebut
merupakan realitas yang ada saat itu. la percaya
bahwa nasionalisme, marxisme dan islamisme-lah
yang telah memberikan kehidupan dan semangat
bagi pergerakan di indonesia dan bahkan di Asia.
Karyanya menjadi bentuk embrio dari konsep
nasionalismenya. Ketika ketiga faksi bersatu,
Sukarno tidak ingin kaum nasionalis menjadi
Islamis dan Marxis, begitu pula Marxis menjadi
nasionalis dan Islamis. Kesatuan antara tiga
kelompok. Onghokham menyebut persatuan tiga
sekolah besar sebagai konsep nasionalisme
Sockarno (Yatim, 1999).

4.1.3. Nasionalisme Kebangsaan

Dalam nasionalisme kebangsaan pada intinya
konsep nasionalisme mengesampingkan semua
kepentingan partai politik yang tidak memiliki
keinginan untuk menyatu dengan rakyat.
Nasionalisme mereduksi semua kelompok yang
tidak merasa “satu bangsa, satu bangsa” dengan
rakyat; meskipun kebangsaan pada prinsipnya
menolak semua kepentingan partai. Ciri-ciri
"datang dari persatuan kehidupan rakyat", tetapi
jangan lupa bahwa orang-orang yang menjalankan
gerakan Islam dan Marxis di Indonesia dan mereka
yang mempraktikkan nasionalisme semuanya
memiliki “keinginan untuk hidup bersama”. Semua
partai dalam gerakan kita, termasuk nasionalis dan
Islamis, dan Marxis, telah menjadi "kesatuan
benda" selama ratusan tahun, dan nasib
kebersamaan selama ratusan tahun bukanlah
kemerdekaan. Kita tidak boleh mengabaikan
kecerobohan, terutama ‘kesatuan benda” dari
kesatuan  takdir = membangkitkan  perasaan
“memiliki” orang. Bentuk kasih sayang kelompok
ini tetap membuka peluang terjadinya perselisihan
antar sesama. Sampai sekarang (Soekarno, 2015),

Tidak pernah ada persahabatan yang betul-betul
kuat antara pihak-pihak yang terlibat dalam gerakan
ini di Indonesia, selain karena kesamaan cita-cita
dan tujuan.

4.1.4. Nasionalisme Islamisme, ke-Islam-an

Jamaluddin Al-Afghani tidak sendirian dalam
menanam benih nasionalisme dan cinta tanah air.
Arabi Pasha, Mustafa Kemal dan Muhammmad
Farid Bey, Ali Pasha, Ahmed Muhammad Ali dan
Shaukat Ali, mereka berdua adalah komandan yang
mengajarkan cinta pada bangsa dan mereka. Mereka
adalah propagandis nasionalis di negaranya masing-
masing. Para pemimpin-pemimpin ini menjadi
teladan bagi pergerakan Islamis, yang "fanatik",
berpikiran sempit, dan tidak mau tahu bahwa
mereka memiliki kewajiban untuk bersatu dengan
gerakan nasionalis di negara mereka. Demikian
pula, kita dapat mendiskusikan Islamis dengan
Marxis, bahkan jika deskripsi kedua partai tersebut
pada dasarnya berbeda (Soekarno, 2015).

4.1.5. Marxisme

Strategi Marxis baru tidak mengecualikan upaya
bersama dengan kaum nasionalis dan Islamis Asia.
Faktanya, strategi Marxis yang baru adalah dasar
dari gerakan Islam dan nasionalis yang sejati. Kaum
Marxis yang masih memusuhi nasionalisme Asia
dan kekerasan Islam, kaum Marxis ini tidak
mengikuti trend zaman dan tidak memahami
strategi perubahan Marxisme (Soekarno, 2015). Di
sisi  lain, kaum  nasionalis dan Islamis
mendemonstrasikan bencana dan kelaparan yang
disebabkan oleh “praktek” Marxisme, menunjukkan
bahwa mereka tidak memahami Marxisme dan tidak
memahami Marxisme karena kesalahan-kesalahan
sebelumnya. Bukankah Marxisme itu sendiri karena
sosialisme dapat benar-benar terwujud hanya jika
semua negara besar adalah “sosialis” (Soekarno,
2015).

4.2. Orde Lama

Pada masa Revolusi, bangsa Indonesia
memasuki babak baru dalam kehidupan bernegara
dan berbangsa. Saat iti berbagai kendala datang dari
parpol asing dan negara Indonesia sendiri.
Indonesia yang baru saja merdeka berusaha
mempertahankan dan mempertahankan keinginan
untuk tidak dikuasai oleh negara asing. Jargon
politik mulai berkembang yang mengubah
mentalitas bangsa Indonesia dalam menghadapi
berbagai kesulitan. Rakyat mulai memandang
revolusi sebagai perlawanan terhadap kolonialisme
asing. Revolusi dan nasionalisme bergema satu



48 Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ...

sama lain dan mengorbankan  semangat
mempertahankan dan memulihkan kebebasan
nasional oleh negara itu sendiri. Di penghujung
1950-an, Indonesia berhasil menyingkirkan kisruh
perjuangan nasional dan asing dan berhasil
mendeklarasikan negara sebagai pilar penting
tujuan dari revolusi.

Walaupun terkesan memiliki tujuan sama yang
saling topang menopoang, namun kita tahu terdapat
perbedaan politik antara Soekarno dan Hatta.
Karena perbedaan cara membangun negara, Hatta
dengan tenang berharap bisa secara bertahap
mengedukasi masyarakat tentang politik dan
membangun  perekonomian  rakyat melalui
pinjaman terbatas. Di sisi lain, Soekarno
menggunakan slogan-slogan revolusioner yang
belum usai, sehingga pada hakikatnya nasionalisme
masih memerangi kolonialisme, liberalisme dan
imperialisme. Puncaknya pada tanggal 1 Desember
1956, Hatta mengundurkan diri dari jabatan wakil
presiden karena konsep pembangunan bangsa
antara kedua tokoh besa rini semakin berbeda,
bahkan Hatta merasa Soeckarno sedang menuju
sebagai seorang penguasa (Noer, 2012).

Pada awal orde lama, negara Indonesia yang
memahami bahwa revolusi belum usai, maka ide-
ide menghapuskan penjajahan dan imperialisme
asing, dalam hal ini Amerika Serikat dan Eropa
masih menjadi topik yang hangat. Kebijakan
pemerintah Indonesia pada saat itu lebih mengarah
pada kebijakan politik menghadapi kedua kekuatan
asing tersebut. Pada masa pemerintahan orde lama
lahir kebijakan politik nasakom (nasionalisme,
agama dan komunisme). Ketiga pilar kekuasaan
politik ini diyakini dapat mempersatukan seluruh
negeri dan melawan pengaruh imperialisme Barat.
Pandangan Soekarno tentang revolusi belumlah usai
yang kemudian menyeret Indonesia berkonfrontasi
dengan Malaysia yang dianggap masih bagian dan
dibawah pemerintahan imperialisme Inggris.

Slogan revolusi yag didengungkan belumlah
selesai, dan bertransformasi politik ideologis yang
kemudian mengarah pada demokrasi terpimpin.
Demokrasi Terpimpin adalah kombinasi demokrasi
barat dan sistem feodal Timur. Berbagai pandangan
tentang konsep pembinaan demokrasi tidak dapat
menyelesaikan masalah mendasar lainnya, yaitu
kehidupan ekonomi negara. Konsep nasionalisme
yang berkaitan dengan revolusi belum sepenuhnya
mengalami perubahan maknanya. Pasalnya, situasi
ekonomi dan politik dalam negeri tidak terkendali
secara berimbang. Tekanan dari dunia internasional
khususnya sekutu yang tidak suka dengan

kemerdekaan Indonesia juga menjadi factor yang
krusial. Tantangan konflik ideologi semakin besar,
karena bukan hanya masalah imperialisme dan
kolonialisme, tetapi juga masalah ideologis lainnya
yaitu komunisme yang dinilai juga telah
menggerogoti kewenangan pemerintahan. Kondisi
ekonomi yang memburuk dan konflik ideologi ini
semakin menjadi kompleks dan menjerumuskan
Indonesia ke dalam tragedi 30 September 1965 yang
mengakhiri kekuasaan dan kekuatan orde lama serta
melahirkan pemerintahan baru yang kemudian
disebut orde baru.

4.3. Orde Baru

Karena konflik ideologis yang melibatkan
seluruh elemen bangsa sehingga jika hampir saja
menghancurkan republik yang baru memperoleh
kemerdekaannya. Krisis yang terjadi mengakhiri
Orde lama sehingga munculnya Orde Baru
memberikan angin segar dan solusi atas konflik
yang terjadi. Konflik ideologis yang menimbulkan
konfrontasi frontal dan kekerasan melumpuhkan
kehidupan berbangsa dan bernegara yang etis dan
produktif. Untuk mengatasi persoalan bangsa yang
kompleks, pemerintahan yang baru berusaha
membangun persatuan nasional dengan mengurangi
potensi-potensi konflik khususnya politik nasional.
Salah satu kebijakannya adalah tidak membiarkan
gagasan komunis berkembang di Indonesia (Thung
etal., 2011).

Hegemoni pemerintahan atas kehidupan politik
rakyat sangatlah kuat, sehingga nasionalisme yang
terbentuk menjadi yang dipimpin oleh negara,
seolah-olah bukan oleh warga negara. Melalui
pembinaan dan pengamalan Pancasila, rasa
kebangsaan dapat ditumbuhkan. Pemimpin-
pemimpin baru harus menunjukkan kesetiaan
kepada negara dan bangsa tanpa terlau banyak
berdebat dan menimbulkan konflik.

Nasionalisme di era orde baru cenderung
berorientasi pada negara, namun karena negara
memiliki kekuatan kontrol utama, secolah tidak
memberikan ruang bebas bagi kebebasan berbicara.
Nasionalisme lebih cenderung pada kepatuhan pada
pejabat, birokrat, dan atasan yang dilandasi oleh
integritas nasional. Dalam waktu sekitar 30 tahun,
orde baru berkuasa, korupsi, nepotisme, kebebasan
berbicara dan perbedaan sosial yang lebih luas
membuat sebagian besar orang Indonesia yang
memahami cara demokratis berbangsa dan
bernegara tidak puas.

Kemudian pada tahun 1998, disaat terjadi krisis
ekonomi Asia dan global, Indonesia tidak dapat



Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ... 49

lepas dari krisis tersebut. Krisis melumpuhkan
hubungan ekonomi pemerintah Indonesia dan
menyebabkan inflasi tinggi. Orang-orang yang
tidak puas dengan kendala kebebasan politik
diganggu oleh penurunan tajam dalam kondisi
ekonomi, telah menyebabkan demonstrasi nasional
yang didorong oleh mahasiswa di semua kelas atau
kelas sosial. Demonstrasi nasional berhasil
menggantikan sistem orde baru dengan orde
reformasi (Thung et al., 2011).

4.4. Era Reformasi

Nasionalisme di era reformasi menghadapi
tantangan yang berbeda dengan di masa lalu, ketika
masalah yang dihadapi negara semakin kompleks.
Apalagi saat ini, era teknologi dan perangkat telah
semakin dominan juga di dunia maya. Berita yang
dapat diakses, semakin banyak pertemanan virtual,
berita yang mudah diakses, dan sistem ekonomi
digital yang semakin solid mengharuskan orang
Indonesia untuk melek teknologi. Generasi muda
Indonesia saat ini mungkin mengalami pergeseran
konsep diri tentang komunitas imajiner. Seiring
dengan peningkatan konektivitas  teknologi,
konektivitas antara rasa dan kebangsaan cenderung
meluas. Kemajuan teknologi dunia harus diimbangi
dengan nasionalisme agar tidak terjerumus pada
kemerosotan nasionalisme itu sendiri (Handayani,
2019; Oktavia, Afifi, Eliza, & Abbas, 2023).

Cendekiawan Muslim lain yang mewarisi tradisi
sekularisme politik Soekarno adalah Abdurrahman
Wahid atau Gusdur. Politik sekularisme Gus Dur
perlu ditekankan, karena selain pemikirannya yang
"unik", tokoh tersebut saat ini adalah politikus yang
berprestasi. Gus Dur juga merupakan pemimpin
tertinggi Nahdatul Ulama, organisasi Islam
terkemuka di Indonesia. Gus Dur dengan tegas
menyangkal peran formal Islam dalam kehidupan
berbangsa atau formalisasi apapun. Negara Islam
telah menunjukkan potensi untuk menghancurkan
Indonesia menjadi beberapa bagian (disintegrasi
negara). la dengan tegas menunjukkan bahwa
Indonesia telah menjadi negara sekuler yang tidak
berdasarkan agama. Sekalipun Islam hanya menjadi
landasan moral kehidupan politik negara, itu
melengkapi Pancasila (Afifi & Abbas, 2023a; Fitri
et al., 2022; Suhelmi, 1999).

Paska reformasi, hubungan umat Islam dan
pemerintahan SBY juga berjalan mulus. Tidak ada
yang menyangkal bahwa SBY adalah scorang
nasionalis religius. Ia mengatakan bahwa identitas
Islam mengacu pada proyeksi batin negara
Indonesia. Hal itu ditegaskan Menteri Luar Negeri
Marty Natalegawa (Marty Natalegawa) pada forum

utama ekonomi dunia Kelompok 20 (G20). Sebagai
kelanjutannya, Indonesia terus bekerja keras untuk
menggunakan Islam moderat sebagai citranya
dalam politik global. Berbagai program telah
dijalankan secara konsisten, antara lain dialog antar
agama, antar peradaban, dan penyelenggaraan
konferensi internasional cendekiawan Islam yang
bertujuan untuk mempromosikan aspek moderat
peradaban Islam (Ilmi, 2020). Walaupun begitu
tekanan global atas kampanye terorisme dan
ekstrimis agama juga muncul pada masa
pemerintahan SBY.

Ahli waris sekularisme Soekarno lainnya adalah
pendukung partai sekuler, seperti Megawati
Soekarno Putri, yang kini memimpin PDI-P (PDI-
P). Dari segi ideologis, Megawati adalah “Soekarno
sejati”. Dalam terminologi Yusril Thza Mahendra
(Ketua Partai Bulan Bintang), Megawati adalah
seorang sekularis nasionalis fundamentalis. Ide
politik Megawati tidak jauh berbeda dengan
sekularisme Soekarno. Ini mudah dipahami, karena
gagasan Megawati bukan lagi tiruan sekularisme
Soekarno. Di mata pendukungnya, Megawati
(Megawati) juga dianggap sebagai jelmaan dari
Soekarno, mewarisi cita-cita perjuangan dan
mewarisi "darah biru" proklamator RI (Ilmi, 2020).

Pewaris Soekarno selanjutnya adalah Joko
Widodo atau biasa disapa Jokowi. Jokowi
mendukung agenda liberal dengan membuka
seluas-luasnya ruang agenda kapitalis berkedok
penanaman modal asing. Jenis penanaman modal
asing ini disebut investasi dan utang. Tujuannya
agar Indonesia menjadi negara sekuler. Oleh karena
itu, masalah aktifisme dapat dengan jelas ditemukan
dalam fragmen-fragmen agenda kepentingan
liberalisme, dan sampai batas tertentu, ditujukan
pada rencana sekulerisasi Indonesia. Fragmen
agenda liberal dapat diketahui publik melalui
provokasi pemerintah jokowi dan konflik antara
Pancasila dan Islam. Sehingga dalam pemerintahan
Jokowi nampak jelas bagaimana ruang politik Islam
dibatasi yang juga memiliki keragaman, tetapi juga
difasilitasi secara terbatas kepada ormas-ormas
yang terbatas.

Masalah radikalisme kemudian muncul dari
pandangan sesat tentang ketidaksesuaian antara
Pancasila dan Islam, serta dengan memperkenalkan
ulang mengklasifikasikan simbol-simbol Islam
sebagai radikalisme. Pada periode kedua, narasi
pemerintahan  Jokowi lebih nampak jelas,
menggunakan narasi radikal dengan mengarahkan
tuduhan kepada kelompok (negara) Islam yang
terlibat dalam aktifitas politik. Politik Islam dicap
sebagai mereka yang mendukung gerakan formalis
dan asimilasi Islam di Tanah Air, dan dituduh



50 Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ...

sebagai Islam radikal. Seperti yang diungkapkan
Oliver Roy dalam bukunya “The Failure of Political
Islam”, ia menggunakan politik Islam sebagai
istilah untuk Islamisme (Roy, 1996).

5. Kesimpulan

Pengaruh  konsep nasionalisme  Soekarno
terhadap politik ketatanegaraan di Indonesia politik
Islam adalah bahwa Soekarno memiliki peran yang
signifikan dalam membentuk dan memberikan
pondasi, serta  mengimplementasikan  visi
nasionalisme yang kuat di Indonesia. Konsep
nasionalisme Soekarno menekankan pentingnya
persatuan dan kesatuan bangsa Indonesia, serta
semangat kebangsaan dalam mencapai
kemerdekaan dan pembangunan negara, dengan
segala keragaman suku bangsa, adat lokal dan juga
pandangan keagamaan yang bervariasi,

Pemikiran ~ Soekarno  mengenai  politik
ketatanegaraan cenderung mencakup aspek-aspek

Referensi

kebijakan  politik dan pemerintahan yang
mendukung visi nasionalisme dan kepemimpinan
kuat dalam memajukan Indonesia sebagai bangsa
merdeka. Ia juga berusaha menggabungkan nilai-
nilai Islam dengan nasionalisme untuk membentuk
identitas nasional yang kuat.

Konsep nasionalisme Soekarno, meskipun tidak
eksplisit berlandaskan pada hukum Islam (figh)
yang formal, tetapi mampu memberikan landasan
ideologis yang kuat bagi negara dan bangsa
Indonesia, dengan menitikberatkan pada semangat
persatuan, kemandirian, dan kepemimpinan yang
kuat. Meskipun tidak sepenuhnya didasarkan pada
figh siyasah, pandangan politik Soekarno memiliki
pengaruh  besar dalam membentuk tatanan
ketatanegaraan dan politik Islam di Indonesia,
khususnya dalam upaya membangun identitas
nasional yang kuat dan mencapai cita-cita
kemerdekaan dan kemajuan bangsa.

Abbas, A. F. (1981). Fikih Dan Perubahan Sosial: Sebuah Studi Tentang Urgensi Pembaharuan Fikih Islam.

IAIN Syarif Hidayatullah.

Abbas, A. F. (2010). Metode Penelitian, cet. I. Jakarta: Adelina Bersaudara.
Abbas, A. F. (2020). Sumatera Thawalib. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning

Societies, 1, 13-20.

Abbas, A. F., & Afifi, A. A. (2022). Sumatera Thawalib dan Ide Pembaharuan Islam di Minangkabau. 4L-
IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 35-45.
Afifi, A. A. (2021). Understanding True Religion as Ethical Knowledge. AL-IMAM: Journal on Islamic

Studies, Civilization and Learning Societies, 2, 1-5.

Afifi, A. A. (2023). Panduan Penulisan Laporan [Imiah untuk Publikasi. AL-IMAM: Journal on Islamic

Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 1-11.

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2020). Periode Perkembangan Darulfunun El-Abbasiyah 1854-2020. AL-
IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 1, 1-12.

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2023a). Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik di Indonesia. Perwakilan:
Journal of Good Governance, Diplomacy, Perlembagaan Adat and Social Networks, 1, 1-27.

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2023b). Worldview Islam dalam Aktualisasi Moderasi Beragama yang
Berkemajuan di Era Disrupsi Digital. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning

Societies, 4, 23-34.

Arifin, B., & Abbas, A. F. (2007). Masa Lampau Yang Belum Selesai: Percikan Pikiran Tentang Hukum &
Pelaksanaan Hukum. Jakarta: O.C. Kaligis & Associates.
Azra, A. (2004). Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara abad XVII & XVIII : Akar

Pembaruan Islam Indonesia. Kencana.

Dault, A. (2005). Islam dan Nasionalisme. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.
Fahrudin, A. (2020). Nasionalisme Soekarno dan Konsep Kebangsaan Mufassir Jawa. Jakarta: Litbangdiklat

Press.

Fitri, D. R., Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2022). Pemikiran Neo-modernisme dalam Hubungan Agama dan
Negara di Indonesia : Studi Komparatif Pemikiran Nurcholish Madjid Dan Abdurrahman Wahid. 3, 1-9.
Handayani, S. A. (2019). Nasionalisme Dalam Perubahan Di Indonesia: Adaptasi atau Transplantasi.

Historia, 1(2), 154-170.



Yufriadi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno ... 51

Hasyim, A. W., & Haryono, P. (2019). Jamiat Kheir dan Al-Irsyad: Kajian Komunitas Arab dalam
Modernisasi Pendidikan Islam Awal Abad XX di Jakarta. Buletin Al-Turas, 25(2), 163-176.
https://doi.org/10.15408/bat.v25i2.12798

Ibn Khaldun. (2015). The Mugaddimah (N. J. Dawood, Ed.). Princeton University Press.

Ilmi, N. (2020). Relasi Islam Dan Politik Era Pemerintahan SBY (Studi Terhadap Produk Perundang-
Undangan Bernuansa Syariah Periode 2004-2014). UIN Sumatera Utara.

Jumanda, A., Yufriadi, F., Ramadhan Fitri, D., & Refliandi, 1. (2023). Partisipasi Masyarakat Pada Pemilihan
Umum Tahun 2019-2024 Menurut Tinjauan Fikih Siyasah (Studi Kasus Di Nagari Tiku Selatan
Kabupaten Agam). AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 4(2023),
35-44. https://doi.org/10.58764/j.im.2023.4.32

Kohns, H. (1984). Nasionalisme Arti dan Sejarahnya. Jakarta: Erlangga.

Kurniawan, D., & Afifi, A. A. (2023). Penguatan Moderasi Beragama Sebagai Solusi Menyikapi Politik
Identitas. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 13-21.

Kusman, A. P., Hartono, R., Anderson, B., Setiawan, B., Mastono, & Lane, M. (2016). Sukarno, Marxisme
Dan Bahaya Pemfosilan. IndoProgress.

Munir, A., Nasution, A., Siregar, A. A., Julia, A., Karni, A., Hadisanjaya, ... Na’imah, Z. (2020). Literasi
Moderasi Beragama di Indonesia (Sirajuddin, Ed.). Bengkulu: Zigie Utama.

Noer, D. (2012). Mohammad Hatta: Hati Nurani Bangsa. Jakarta: Kompas.

Nur, D. (1987). Partai Islam di Pentas Nasional 1945-1965. Jakarta: Grafiti Press.

Nurdin, A., & Abbas, A. F. (2012). Sejarah Pemikiran Islam. Jakarta: Amzah.

Oktavia, Y., Afifi, A. A., Eliza, M., & Abbas, A. F. (2023). Pengembangan TDR-IM Sistem Informasi
Manajemen Keuangan Siswa di Pondok Pesantren: Integrasi, Simplifikasi dan Digitalisasi. Journal of
Regional ..., 1, 1-15.

Roy, O. (1996). Gagalnya Islam Politik. Jakarta: Serambi [Imu Semesta.

Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2020). Islam & Kebangsaan: Tauhid, Kemanusiaan, dan Kewarganegaraan. Tangerang:
Lentera Hati.

Sjamsuddin, N. (1998). Soekarno: Pemikiran Politik dan Kenyataan Praktek. Jakarta: Rajawali Pers.

Smith, A. D. (2002). Nasionalisme: Teori, Ideologi, Sejarah. Jakarta: Erlangga.

Soekarno. (1964). Dibawah Bendera Revolusi Jilid Pertama. Jakarta: Panitia Penerbit DBR.

Soekarno. (2015). Nasionalisme, Islamisme, Marxisme. Bandung: Sega Arsy.

Subhi, M. (2019). Promosi Toleransi dan Moderasi Beragama. Jakarta: Pustaka Masyarakat Setara.

Suhelmi, A. (1999). Soekarno versus Natsir: Kemenangan Barisan Megawati, Reinkarnasi Nasionalis
Sekuler. Jakarta: Darul Falah.

Thung, J.-L., Manan, M. A., Tirtosudarmo, R., Haris, S., Paeni, M., Soewarsono, ... Seda, F. S. S. E. (2011).
Nasionalisme dan Ketahanan Budaya: Beberapa Catatan dari Perspektif Demografi. Jakarta: LIPI Press
bekerja sama dengan Yayasan Obor Indonesia.

Yatim, B. (1999). Soekarno, Islam dan Nasionalisme: Rekonstruksi Pemikiran Islam-Nasionalis. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu.



