
 39 
 

 

 
*Korespondensi: ferdiyufriadi@darulfunun.id  

 
© 2023 The Authors. Published by IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh. 
Open access online at pub.darulfunun.id   

 

 
 
 

 
 

Perwakilan 
Journal of Good Governance, Diplomacy, Perlembagaan Adat and Social Networks 

Vol. 1 (2023), pp. 39-51  
 

Pengaruh Nasionalisme Soekarno Terhadap Ketatanegaraan 
dan Politik Islam di Indonesia 
 
Ferdi Yufriadi a,b,*, Donna Ramadhan Fitri a,b, Abdullah A. Afifi b 
 

 
 

 
a UIN Sjech M. Djamil Djambek, Bukittinggi  
b IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh  

 
Tanggal terbit: 20 November 2023 

Abstract: 
This article analyses the influence of Soekarno's secular nationalism in forming the Indonesian state. 
Soekarno, as one of Indonesia's proclaimers of independence and its first president, had a key role in shaping 
the new country's national identity and political direction. This article describes how Soekarno's secular views 
influenced the struggle for independence and the formation of the Indonesian state and how this vision of 
secular nationalism was reflected in various policies and programs of his government. In his writings, 
Soekarno emphasized the importance of Pancasila as the basis of an inclusive state ideology and reflected the 
spirit of secular nationalism. Soekarno's vision of secular nationalism was also reflected in his efforts to 
advance social and economic equality among the Indonesians and promote national independence through 
industrialization and the nationalization of vital assets. However, this article also highlights the controversy 
and criticism that Soekarno faced regarding his approach, which tended to be authoritarian in dealing with 
political opposition and resistance from certain religious groups. At the end of his reign, Sukarno's secular 
nationalist views began to be challenged by various groups who emphasized religious identity in political 
discourse. Overall, this article presents a comprehensive picture of the influence of Soekarno's secular 
nationalism in forming the Indonesian state. Although some aspects of his political approach are controversial, 
the legacy of Soekarno's secular nationalism remains an important part of Indonesia's national identity. It is 
relevant in facing the nation's future challenges.  
 
Keywords: Soekarno, nationalism, statecraft, fiqh siyasah, political Islam 
 
 
 



40 
 

Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 

 

 
 

 

Abstraksi: 
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis pengaruh nasionalisme sekuler yang dimiliki oleh Soekarno dalam 
proses pembentukan negara Indonesia. Soekarno, sebagai salah satu proklamator kemerdekaan Indonesia 
dan presiden pertama, memiliki peran kunci dalam membentuk identitas nasional dan arah politik negara 
baru. Tulisan ini menggambarkan bagaimana pandangan sekuler Soekarno mempengaruhi perjuangan 
kemerdekaan dan pembentukan negara Indonesia serta bagaimana visi nasionalisme sekuler tersebut 
tercermin dalam berbagai kebijakan dan program pemerintahannya. Dalam tulisannya, Soekarno 
menekankan pentingnya Pancasila sebagai dasar ideologi negara yang inklusif dan mencerminkan semangat 
nasionalisme sekuler. Visi Soekarno tentang nasionalisme sekuler ini juga tercermin dalam upayanya untuk 
memajukan persamaan sosial dan ekonomi di antara rakyat Indonesia serta mempromosikan kemandirian 
bangsa melalui industrialisasi dan nasionalisasi aset-aset vital. Namun, tulisan ini juga menyoroti kontroversi 
dan kritik yang dihadapi Soekarno terkait pendekatannya yang cenderung otoriter dalam menghadapi oposisi 
politik dan perlawanan dari kelompok-kelompok keagamaan tertentu. Pada akhir masa pemerintahannya, 
pandangan nasionalisme sekuler Soekarno mulai mendapat tantangan dari berbagai kelompok yang lebih 
menekankan identitas agama dalam wacana politik. Secara keseluruhan, tulisan ini menyajikan gambaran 
yang komprehensif tentang pengaruh nasionalisme sekuler Soekarno dalam pembentukan negara Indonesia. 
Meskipun beberapa aspek pendekatan politiknya kontroversial, warisan nasionalisme sekuler Soekarno tetap 
menjadi bagian penting dari identitas nasional Indonesia dan relevan dalam menghadapi tantangan masa 
depan bangsa. 
 
Kata kunci: Soekarno, nasionalisme, tata negara, fikih siyasah, politik Islam 

 

1. Pendahuluan 

Nasionalisme yang muncul dan bertumbuh 
kembang di Indonesia tidaklah sama dengan 
nasionalisme yang berkembang di Eropa. 
Nasionalisme di Eropa muncul dari upaya 
industrialisasi besar-besaran dari masyarakat 
agraris. Perubahan tersebut ini mecniptakan 
masyarakat kelas-kelas di masyarakat, antara tuan 
tanah dan pekerja, kelas borjuis (atas) dan 
menengah, dari menuntut persamaan hak dengan 
kelas borjuis inilah masyarakat Eropa mulai 
mengembangkan konsep nasionalisme. Semangat 
nasionalisme ini menular ke Indonesia dan Asia 
yang pada umumnya adalah adalah respon dari 
kegiatan kolonialisme yang dilakukan oleh Eropa, 
dari pencarian bahan baku untuk industri mereka 
(Sjamsuddin, 1998). 

Hingga saat ini, nasionalisme modern yang 
tumbuh di Indonesia masih terus berkembang. Islam 
sebagai agama bahkan syariat Islam sudah menjadi 
budaya adalah hal yang menyatu bagi orang 
Indonesia. Nasionalisme di Indonesia tidak hanya 
untuk berkaitan dengan independensi dari kolonial 
Belanda, tetapi juga dengan dengan Tionghoa, yang 
pada saat itu pada umumnya dikenal sebagai tuan 
tanah atau golongan Borjuis. Salah satu alasan 
berdirinya Sarekat Dagang Islam (1911, kemudian 
disebut Sarekat Islam) pada awalnya ditujukan 
untuk menyaingi monopoli bisnis Tionghoa di kota 
solo (Nur, 1987). Kita juga memperhatikan Budi 

Utomo (1908) dan Indische Partij (Indische Partij) 
atau Partai Hindia pada tahun 1913. Di antara 
orang-orang yang netral secara agama (meskipun 
mereka Muslim), mereka sebetulnya juga 
menentang kepemimpinan Islam atau Islam masuk 
dalam ranah politik. Perdebatan ini terus meruncing 
dan berkembang mematangkan konsep tentang 
agama dan politik (Afifi & Abbas, 2023a). Alimin 
(m. 1964) dari Sarekat Islam pada tahun 1916 
mendesak agar organisasi tersebut diubah menjadi 
Sarekat Idjo (dengan demikian membela SI), 
sehingga tidak menggunakan Islam sebagai dasar, 
tujuan ataupun elemennya. Partai Nasional 
Indonesia (1901-1970) di bawah kepemimpinan 
Sukarno kemudian muncul sebagai alternatif. Pada 
tahun 1930-an, Partai Indonesia (Partindo), Gerakan 
Rakyat Indonesia (Gerindo), dan Partai Indonesia 
Raya (Parindra) terus melakukan tantangan kepada 
partai Islam. Akibatnya, perselisihan muncul dalam 
komunitas Muslim, yang awalnya hanya dengan 
komunis (masih Muslim), kemudian melebar 
berkonflik dengan nasionalis yang sekuler, yang 
sebagiannya besar anggotanya adalah Muslim. 

Ada empat wilayah yang tampaknya tidak saling 
berkaitan satu sama lain, apalagi di tahun-tahun 
awal perkembangannya dapat dikatakan sebagai 
tempat lahirnya gerakan Islam modern di Indonesia. 
Daerah-daerah tersebut adalah Minangkabau, 
dengan pelopornya adalah Haji Abdullah Ahmad 
(1878-1933) dengan Adabiah, Haji Abdul Karim 



Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 41
 

 

 
 

Amrullah (1879-1945), Syekh Abbas Abdullah 
(1883-1957), dan Syekh Ibrahim Musa Parabek 
dengan Sumatera Thawalib, dan kemudian Syekh 
Muhammad Djamil Djambek (1860-1947) dengan 
Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Abbas, 2020). 
Kemudian Jakarta yang awalnya diorganisir oleh 
Jamiat Khair dan Al-Irsyad, yang pada awalnya 
adalah komunitas orang-orang keturunan Arab di 
daerah Tanah Abang yang kemudian berkembang 
menjadi lembaga sosial dan pendidikan (Hasyim & 
Haryono, 2019). Daerah berikutnya adalah wilayah 
Jawa bagian tengah, kesultanan Yogyakarta dan 
Surakarta, yang berdiri Muhammadiyah oleh Kiai 
Haji Ahmad Dahlan (1869-1923) dan Sarekat 
Dagang Islam (1911; kemudian Sarekat Islam 1912) 
oleh Kiai Haji Samanhudi (1868-1956) (1912); dan 
daerah Priangan, Jawa bagian barat, meskipun 
lebih lambat dari daerah lain, tetapi Ahmad Hassan 
(1887-1957) sebagai guru utama adalah termasuk 
yang dikenal oleh tokoh-tokoh pergerakan Islam 
modern di daerah lain (Abbas & Afifi, 2022; Nur, 
1987). Mengenai masyarakat keturunan Arab ini, 
diperlukan beberapa penjelasan tambahan. 
Meskipun mereka melebur dan mudah menyatu 
dengan masyarakat umum di Indonesia karena 
kesamaan latar belakang, apalagi karena sebagian 
orang tuanya yang berasal dari Indonesia. Sebagai 
pemodal yang diakui oleh kolonial Belanda, 
beberapa dari mereka merasa suara keturunan Arab 
ini masih signifikan didengar oleh pemerintah 
kolonial, sehingga mereka membentuk partai 
khusus pada tahun 1934, yakni Partai Arab 
Indonesia. Partai yang ditegaskan oleh A.R. 
Baswedan (1908-1986) yang menegaskan bahwa 
Indonesia adalah kampung halaman mereka (Nur, 
1987). 

Jika komunis pada umumnya identik anti-
agama, bahkan anti-Islam. Sedangkan kelompok 
nasionalis yang mengambil posisi netral agama 
ingin membatasi agama pada satu bidang  saja 
(sekuler) dan menunjukkan "keterbelakangan" 
ajaran Islam karena mereka menganggapnya 
sebagai poligami (sering disebut poligami). 
Kelompok nasionalis ini kerap mempercantik era 
Hindu di Indonesia, menyebut Gokhale, Tilakm, 
dan Tagore di India, bahkan sesumbar 
diumpamakan Mekah dengan Digul. Dalam 
perbandingan ini, juga diungkapkan berapa banyak 
uang yang dihabiskan untuk haji. Adapun komunis, 
mereka menekankan kekejaman kapitalis kepada 
orang miskin, terkadang membandingkan doktrin 
kapitalis ini dengan Muslim kaya yang mencoba 
menggunakan peralatan kapitalis, yaitu kapal-kapal 
perusahaan asing ke Mekah. 

Ide Sukarno tentang mempersatukan 
nasionalisme, Islam dan Marxisme pada tahun 1926 
mencerminkan pandangan terakhir ini. Ditantang 
oleh ide-ide ini, walapun mereka pada awalnya 
ditantang oleh pemikiran Barat sendiri. Barat 
menguasai dunia Muslim. Mereka mempraktikkan 
agama di seluruh dunia dan membela diri dan agama 
mereka dengan bersungguh-sungguh mempelajari 
ajaran-ajaran Islam, sehingga dengan jelas dapat 
mengkritisi penerapan Islam dalam ajaran Islam di 
zaman modern. Pada tahun 1911-an, Haji Agus 
Salim (1884-1954) dan sampai batas tertentu Haji 
Oemar Said Tjokroaminoto (Haji Oemar Said 
Tjokroaminoto, 1882-1934) pada awlnya atas dasar 
penolakan Islam juga mengemukakan idenya 
sendiri, sehingga menolak netral secara politis, 
menjadi nasionalis ataupun komunis. Sedangkan 
pergerakan Islam pada saat itu dianggap sudah 
ketinggalan jaman (Afifi & Abbas, 2020; Azra, 
2004; Fitri, Afifi, & Abbas, 2022). 

Berdasarkan latar belakang di atas, peneliti 
memahami bahwa nasionalisme Indonesia adalah 
Nasionalisme Pancasila yang mengajarkan bahwa 
warga negara Indonesia harus memiliki semangat 
kebangsaan yang tinggi dan mengutamakan 
persatuan dan kesatuan bangsa di atas perbedaan 
yang ada. Pancasila menjadi dasar ideologis negara 
yang mengikat semua warga negara Indonesia, 
tanpa memandang suku, agama, ras, dan golongan. 
Sejak Indonesia merdeka pada 17 Agustus 1945, 
Pancasila telah menjadi landasan dalam membentuk 
negara dan pemerintahan, serta mengarahkan 
kebijakan politik dan kehidupan sosial. 
Nasionalisme Pancasila berfungsi sebagai pegangan 
dan panduan bagi seluruh komponen bangsa untuk 
bersama-sama membangun negara yang adil, 
berdaulat, dan berkepribadian bangsa. Namun, 
meskipun Pancasila menjadi dasar negara, 
pemahaman dan penerapan nilai-nilai tersebut tetap 
menghadapi tantangan dalam realitas sosial dan 
politik Indonesia. Beberapa isu yang sering muncul 
adalah adanya perbedaan pandangan dan 
pemahaman tentang Pancasila, upaya kelompok-
kelompok radikal untuk menggantikan Pancasila 
dengan ideologi lain, serta beragam perbedaan 
sosial dan ekonomi yang mempengaruhi kesatuan 
bangsa (Jumanda, Yufriadi, Ramadhan Fitri, & 
Refliandi, 2023; Kurniawan & Afifi, 2023; Subhi, 
2019). Selain itu isu pemahaman tentang adanya 
Pancasila dan hukum positif di Indonesia adalah 
salah satu upaya yang terus menerus dari upaya 
besar membangun legitimasi kedaulatan negara 
yang mengayomi seluruh aturan-aturan hukum yang 
ada sebelumnya, baik hukum kolonial, hukum 
agama maupun hukum adat istiadat lokal yang 



42 
 

Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 

 

 
 

 

beragam (Arifin & Abbas, 2007).  Oleh karena itu, 
upaya untuk memperkuat nasionalisme Pancasila 
melalui pendidikan literasi, dialog, dan partisipasi 
aktif seluruh elemen masyarakat sangat penting 
guna memastikan kesatuan dan persatuan bangsa 
Indonesia tetap kokoh berdiri (Afifi & Abbas, 
2023b; Munir et al., 2020). Artikel menggunakan 
analisis literatur dan pendekatan kualitatif 
berdasarkan sumber-sumber primer dan sekunder 
seperti tulisan, dan dokumen-dokumen penting 
tentang Soekarno (Abbas, 2010; Afifi, 2023). 
Melalui pendekatan ini, penulis menjelaskan 
bagaimana Soekarno menegaskan bahwa 
nasionalisme sekuler harus menjadi pijakan untuk 
mencapai persatuan di antara beragam kelompok 
etnis dan agama di Indonesia. 

2. Sejarah Nasionalisme 

Sejarah nasionalisme dimulai pada seperempat 
terakhir abad ke-18, ketika terjadi perang 
kemerdekaan antara Polandia dan Amerika Serikat 
dan Napoleon di Prusia, Rusia, dan Spanyol 
dimulai. Menurut pandangan ini, nasionalisme lahir 
dari revolusi yang berlangsung selama empat puluh 
tahun ini. Selain itu, dari tahun 1810-an hingga 
1820-an, nasionalisme tersendat di seluruh Eropa 
(lagi-lagi) ke Serbia, Yunani dan Polandia, dan elit 
Kreol di Amerika Latin. Acara ini juga disebut 
"pembibitan rakyat" (people's spring). Prestasi 
utama yang dihasilkannya adalah penyatuan Jerman 
dan Italia dengan bantuan Prusia dan Piedmont, dan 
kebangkitan Hungaria di Kekaisaran Habsburg. 
Pada paruh kedua abad ke-19, Eropa Timur dan 
Eropa Utara memicu gelombang kedua 
nasionalisme-Cekoslowakia, Slovakia, Rumania, 
Bulgaria, Lituania, Finlandia, Norwegia, Yahudi 
dan beberapa nasionalisme di luar Eropa, seperti 
Miji Jepang, India, Armenia Dan Mesir (Smith, 
2002).  

Kemudian ini diikuti dengan munculnya 
berbagai nasionalisme kebangsaan di Asia dalam 
beberapa dekade pertama abad ke-20, seperti di 
Turki, Arab, Persia, Burma, Jawa, Filipina, Vietnam 
dan China, serta nasionalisme bangsa Arab. 
Nasionalisme pertama di Afrika adalah di Nigeria, 
Ghana dan Afrika Selatan. Pada tahun 1930-an dan 
1940-an, sulit untuk menemukan ruang lingkup 
global yang bebas dari gerakan nasionalis. Pada 
periode yang sama, terjadi klimaks nasionalisme di 
Eropa, kemudian Nazisme mencapai klimaksnya, 
dan pembunuhan massal terjadi pada Perang Dunia 
II, diikuti oleh nasionalisme di Asia dan Afrika 
dalam bentuk “gerakan kemerdekaan” anti kolonial. 

Sebetulnya sulit untuk menarik kesimpulan 
tentang cerita nasionlisme ini, bagaimana muncul 
dan sejauh mana ia berakumulasi menumbangkan 
kekuasaaan-kekuasaan monarki dan feodal. Ketika 
gagasan "habisnya kekuasaan" muncul, 
nasionalisme kembali muncul di Catalonia dan 
Uzcadi, Korsika dan Brittany, Flanders, Skotlandia 
dan Wales, dan Quebec pada tahun 1960-an dan 
1970-an. Juga munculnya gerakan otonomi etnis di 
Cina. Pada 1980-an, ketika Perestroika dan 
Glasnost menganjurkan nasionalisme di negara-
negara Republik di Uni Soviet pada 1988, mereka 
bangkit kembali, dan kemudian memainkan peran 
dalam menggulingkan Uni Soviet pada 1991, dan 
membentuk negara-negara pecahan atas nama 
nasionalisme. Dalam suasana penuh harapan ini, 
kita telah menyaksikan perguliran hingga tragedi 
terbentuknya bangsa-bangsa baru. Nasionalisme 
juga terjadi di anak benua India, Timur Tengah dan 
Semenanjung Afrika, Rwanda. Hingga daerah 
Kaukasus juga mengalami demam nasionalisme 
dalam dekade terakhir abad ke-20, terutama dalam 
perang Yugoslavia dan setelahnya.  

2.1. Setelah perang Dunia pertama 

Konferensi Perdamaian Wina pada tahun 1814 
mencoba menahan kekuatan revolusioner yang 
diakibatkan oleh nasionalisme. Namun, sepanjang 
abad ke-19, kekuatan ini terus berkembang di setiap 
Kawasan dan membentuk negara-negara baru. Baru 
kemudian terjadi perjanjian damai tahun 1919 yang 
berarti bahwa seluruh tatanan dan sistem yang 
didirikan di Wina dihancurkan. Di seluruh Eropa 
Tengah dan Eropa Tengah dan Timur, negara-
negara dan bangsa-bangsa baru telah muncul, dan 
negara-bangsa lama yang muncul pada abad ke-19 
telah diperluas berdasarkan prinsip penentuan nasib 
sendiri (Kohns, 1984). 

Setelah Perang Dunia II, nasionalisme tidak lagi 
kuat bergaung di Barat. Keinginan untuk kerja sama 
supra-nasional kemudian berkembang pesat. 
Dibandingkan dengan nasionalisme, Uni Eropa 
Barat dan Komunitas Atlantik lebih berharap dalam 
memastikan perdamaian dan memperluas 
kebebasan individu. Pada saat yang sama, di Timur, 
komunisme tidak pernah menekankan kedaulatan 
nasional seperti sekarang. Nasionalisme di Timur 
menjadi kekuatan yang paling kuat dan khusus. 
Ketika menyebar ke Eropa Timur dan kemudian ke 
Asia, tradisi negara-negara ini berbeda dengan 
Barat, dan seringkali bertentangan dengan cara 
hidup Barat. Nasionalisme telah menyebabkan 
masyarakat tertutup di mana nilai individu menjadi 



Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 43
 

 

 
 

kurang. dari semua negara. Kekuasaan dan 
kekuasaan. Nasionalisme cenderung bertindak 
cepat dan menggunakan kekerasan untuk membuat 
nasionalisme tidak jauh berbeda dan rentan terhadap 
pengaruh komunisme. 

2.2. Nasionalisme di Timur Tengah 

Perang Dunia Pertama yang kemudian 
menghasilkan resolusi dan melakukan pembagian 
wilayah Kekaisaran Ottoman (Turki). Di atas 
reruntuhan Yunani, atas nama nasionalisme ingin 
membangun kembali kegemilangan Yunani kuno 
dan Kekaisaran Bizantium. Tentara Yunani Barat 
(Anatolia) adalah tempat di mana kota Yunani kuno 
yang sejarahnya banyak dikenal. Meskipun 
populasinya besar, mereka semua adalah Kristen 
Ortodoks dan mereka pada umumnya adalah bangsa 
yang makmur. Invasi ke pusat kekuasaan Turki 
Usmani ini menciptakan semangat nasionalis di 
kalangan petani Turki. Di bawah kepemimpinan 
Mustafa Kemal yang kemudian dikenal dengan 
nama Ataturk (1881-1938), mereka berhasil 
mengalahkan tentara Yunani. Kemenangan ini 
kemudian memastikan kemerdekaan bangsa dan 
kesetaraan status Turki, yang sudah lama tidak 
saling kenal. Salah satu ketentuan dalam "Perjanjian 
Damai Turki-Yunani" menetapkan bahwa kedua 
pihak harus secara paksa bertukar penduduk 
(Kohns, 1984).  

Jika Yunani seorang Muslim, maka Anda harus 
pindah ke Turki; jika Turki adalah orang Yunani, 
maka denominasi Ortodoks (lebih besar, lebih 
besar, lebih makmur) akan dipindahkan ke Yunani. 
Terlepas dari kenangan menyakitkan perang dan 
pengusiran pemerintah Yunani dan Turki, mereka 
berhasil menjalin hubungan persahabatan antara 
kedua negara dan memperkuat kerja sama di bidang 
politik dan militer. Ini karena kedua pemerintah 
telah sepenuhnya meninggalkan cita-cita ekspansi 
regional mereka dan semua ambisi untuk 
membangun kembali kerajaan kuno. Tak kalah 
pentingnya adalah transformasi bangsa yang 
dilakukan oleh Kemal Ataturk. Mengubah struktur 
agama dari model abad pertengahan, kemudian 
mengubah Turki menjadi republik dunia modern, 
informasi dasar yang terintegrasi, dan demokratisasi 
kehidupan Turki. 

2.3. Nasionalisme di India 

Hubungan dengan dunia Barat yang dianggap 
modern, peradaban dan masyarakat Asia kemudian 
dianalogikan sedang dibangun kembali, dan 
menyebabkan kekuatan-kekuatan baru muncul. Itu 
adalah pengaruh kemajuan Barat yang mendesak 

pada peremajaan bangsa-bangsa di belahan bumi 
lainnya, sedangkan di  Barat sendiri sudah hampir 
berakhir belum lama ini (Kohns, 1984). Dalam 
proses sejarah ini, Inggris berada di garis depan. 
Peradaban bebasnya mempengaruhi perkembangan 
kemerdekaan konstitusional Eropa, dan membawa 
semangat dan jiwa baru di Asia dan kemudian di 
Afrika.    

Nasionalisme di belahan Timur Asia sudah 
mulai bangkit di India, dengan Partai Majelis 
Nasional India yang lahir pada tahun 1885. Pada 
awalnya Sir Said Ahmad Khan, yang mempelopori 
dan mendukung ide-ide nasionalis, kemudian 
menjauh dari gerakan ini. Menurut dia, kampanye 
yang dilancarkan Partai Kongres hanya akan 
merugikan umat Islam. Karena itu, dia menasihati 
umat Islam untuk tidak mencampuri agitasi politik 
Partai Kongres. Dari pemikiran politik yang 
dikemukakan oleh Sir Said Ahmed Khan, terlihat 
jelas bahwa cita-cita perjuangan antara kelompok 
Islam dan nasionalis di Partai Kongres sudah mulai 
muncul. Kelompok nasionalis berharap Muslim dan 
Hindu bersatu dan memperjuangkan kemerdekaan 
India. Namun, kelompok Islam ingin berdiri sendiri 
di negara yang terpisah dari Hindu karena mereka 
takut minoritas Muslim akan didorong menjadi 
mayoritas Hindu. Cita-cita inilah yang menjadi 
alasan mengapa akhirnya lahir negara Pakistan di 
kemudian hari.  

Pertanyaan berikutnya adalah apakah semua 
kelompok Islam setuju dengan cita-cita sebuah 
negara Islam dan setuju dengan cita-cita di atas. 
Masih banyak kelompok-kelompok Islam di India 
yang masih memiliki rasa nasionalisme yang kuat. 
Misalnya, dalam pidatonya, Ubaidullah Sindi 
mendorong umat Islam untuk membantu Partai 
Nasional India, agar tidak tertipu oleh keyakinan 
bahwa umat Islam sebagai minoritas akan menindas 
kehidupan masyarakat India, dan masalah 
mayoritas dan minoritas tidak akan muncul. Bahwa 
mereka atas nama nasionalisme akan diperlakukan 
sama. 

3. Politik Islam 

3.1. Konsep Fiqh Siyasah 

Perbincangan tentang nasionalisme dalam tubuh 
umat Islam sesungguhnya diawali oleh gagasan 
pan-Islamisme yang telah berkembang sebelumnya. 
Gagasan ini dipelopori oleh Jamaluddin al-Afghani 
dan Muhammad Abduh. Dalam analisis mereka, 
penyebab keruntuhan Islam dan kaum muslimin 
bukanlah kelemahan atau kekurangan internal kaum 
muslimin, melainkan adanya imperialisme agresif 
yang dilancarkan oleh Kristen Eropa, yang 



44 
 

Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 

 

 
 

 

bertujuan untuk memperbudak kaum Muslimin dan 
menghancurkan Islam. Al-Tahtawi, seorang 
teoritisi nasionalisme Arab yang paling 
berpengaruh menegaskan bahwa patriotisme adalah 
sumber kemajuan dan kekuatan, suatu sarana untuk 
mengatasi  kesenjangan antara Islam dan Eropa. 

Dalam khazanah intelektual dan pergerakan 
Islam juga muncul seorang pemikir Muslim dari 
Mesir yang bernama Hasal al-Banna, yang secara 
komprehensif dan sistematis menggagas konsep 
nasionalisme yang disinergiskan dengan konsep 
kebangkitan Islam global. Kebangkitan itu dapat 
dilakukan melalui kekuatan-kekuatan nasional yang 
telah dijiwai spirit dan falsafah Islam. 
Pembaharuan-pembaharuan gerakan Hasan al-
Banna dikontekstualisasi sesuai dengan kebutuhan 
dan realitas politik yang ada. Oleh karena itu, 
perwujudan konsep nasionalismenya pun 
mengambil bentuk yang plural dan general dengan 
penekanan kesamaan visi, yaitu kebangkitan Islam 
global. Asumsi ini serupa dengan pandangan Islam 
dalam Al-Qur'an (49:13): 

“Wahai manusia! Sungguh, kami telah menciptakan 
kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, 
kemudian kami jadikan kamu benbangsa-bangsa dan 
bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sungguh, 
yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah 
orang yang paling bertakwa. Sungguh Allah Maha 
mengetahui, dan Maha teliti.”  

Selain itu, ada pepatah di kalangan umat Islam 
yang disebut “hubbul wathon minal iman”, yang 
berarti “cinta tanah air adalah bagian dari iman”. 
Al-Quran (13:11) menekankan kecintaan terhadap 
tanah air ini dan menuntut masyarakat untuk 
melakukan perubahan: 

“Sesungguhnya Allah tidak akan merubah keadaan 
suatu kaum sebelum mereka mengubah keadaan diri 
mereka sendiri.” 

Menurut Islam, ummah (masyarakat) yang arti 
dasarnya adalah kumpulan atau kumpulan orang-
orang yang disatukan oleh ikatan agama. Agama di 
dalamnya merupakan dasar dari hubungan sosial, 
hukum, politik, ekonomi, dan etika di antara mereka 
(Abbas, 1981; Afifi, 2021; Dault, 2005). Dalam 
periode sejarah tidak hanya ada satu bangsa, tetapi 
juga banyak bangsa atau suku bangsa yang berarti 
banyak agama yang dimaknai sebagai kondisi yang 
diinginkan Tuhan dalam Al-Quran. Hubungan 
antara Islam dan kebangsaan dapat dijelaskan dari 
dua perspektif. Pertama, dari perspektif unified 
pluralism, bahwa Islam memiliki hubungan positif 
dengan nasionalisme. Islam memiliki pengalaman 

panjang bahkan menggagas lahirnya nasionalisme 
yang melahirkan negara-bangsa. Kedua, perspektif 
universalisme. Negara Madinah yang didirikan oleh 
Nabi Muhammad SAW adalah negara-bangsa yang 
pertama di dunia. Sebagai agama universal, Islam 
tidak membatasi namanya pada wilayah geografis 
dan etnis tertentu. Namun, Islam tidak memungkiri 
fakta bahwa setiap orang terhubung dengan negara 
dan tanah tumpah darah asalnya. 

3.2. Nasionalisme dalam Islam 

Noor Zaman dalam “Islam and Nationalism: 
Contemporary Perspectives” menjelaskan tiga 
istilah bahasa Arab yang biasa digunakan untuk 
merujuk pada konsep nasionalisme, yaitu: 

a) Al-ashabiyah 

Singkatnya, ashabiyah diartikan sebagai 
kesatuan sosial yang dibangun di atas ikatan primitif 
tertentu dan digunakan untuk menyatukan 
kelompok-kelompok di bawah payung umum yang 
lebih besar. Dalam bukunya Muqaddimah, Ibnu 
Khaldun menggunakan teori ashabiyah sebagai 
konsep utama untuk menjelaskan pembentukan 
peradaban hingga peradaban runtuh. Menurut Ibnu 
Khaldun, naik turunnya peradaban berbanding lurus 
dengan kuatnya koneksi ashabiyah di kelompoknya. 
Pada tahap awal, ketika suatu negara terbentuk, 
konflik dan perebutan kekuasaan terjadi antar suku 
dan kelompok. Tim dengan hubungan ashabiyah 
yang lebih kuat akan mengalahkan tim lain dengan 
hubungan ashabiyah yang lebih lemah. Pada akhir 
fase ini, sebuah negara atau kerajaan akan berdiri 
melalui proses penaklukan dan penyatuan suku. 

Semakin kekuatan suatu negara terbentuk, 
hubungan antara asabiyah secara bertahap akan 
melemah karena penyalahgunaan kekuasaan dan 
konflik internal. Kemudian, ini akan menyebabkan 
disintegrasi suatu negara, akhirnya punah atau jatuh 
ke kelompok lain. Sejarah adalah sebuah siklus 
yang berulang dengan berlalunya waktu pada waktu 
yang berbeda (Afifi & Abbas, 2023a; Ibn Khaldun, 
2015; Nurdin & Abbas, 2012). 

b) Al-qawmiyah 

Kata qaum dan qaumiyah biasanya diartikan 
sebagai etnis dan kebangsaan. Hari ini orang-orang 
Arab menyatakan kewarganegaraan Arab mereka 
sebagai Al-Qaumiyah Al-'Arabiyah. Sebelumnya 
Pusat Bahasa Arab Mesir di Mu'jam Al-Wasith 
menerjemahkannya sebagai "bangsa" pada tahun 
1960, dengan kata "ummah". Memahami wawasan 
Al-Quran tentang nasionalisme dengan mengacu 



Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 45
 

 

 
 

pada ayat-ayat yang menggunakan kata-kata ini  
Kata ini juga diartikan "bangsa" dalam terjemahan 
Al-Quran Kementerian Agama Republik Indonesia 
saat menjelaskan surat Al-Hujurat (49): 13: 

“Wahai manusia! Sungguh, Kami telah menciptakan 
kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, 
kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan 
bersuku-suku agar kamu saling mengenal. 
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi 
Allah ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh, Allah 
Maha Mengetahui, Mahateliti.” 

Apakah ayat ini menunjukkan bahwa Islam 
mendukung nasionalisme karena Allah meciptakan 
manusia bersuku dan berbagai bangsa. Begitu 
banyaknya pengulangan membuktikan bahwa Al-
Quran mendukung menyatakan keberagaman 
bangsa dan nasionalisme (Shihab, 1996) . 

c) Al-wathaniyah. 

Wathan artinya rumah, tempat lahir, garis 
keturunan atau kampung halaman. Oleh karena itu, 
meski ukhuwah wathaniyah bukan seagama atau 
satu suku, dia juga saudara di antara rekan-
rekannya. Menurut Quraish Shihab Al-Quran 
menegaskan untuk memperkuat persaudaraan 
nasional. Al-Quran menekankan bahwa perbedaan 
adalah hal yang tidak dapat dihindari (Shihab, 
2020). Seperti yang dijelaskan dalam bagian 48 dari 
"Surat Al-Maidah": 

“Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu 
dijadikan-Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak 
menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu, 
maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan". (al-
Maidah 5:48) 

Adanya Piagam Madinah juga mencerminkan 
ukhuwah wathaniyah (Shihab, 1996). Ketiga istilah 
diatas ini menekankan aspek nasionalisme yang 
berbeda, meskipun para sarjana sering 
menggunakannya secara bergantian dalam 
menjelaskan nasionalisme. Noor mengatakan 
bahwa Ibn Khaldun menggambarkan al-asabiyah 
sebagai persatuan dan kohesi sosial yang diperlukan 
untuk kelangsungan hidup suku. Al-asabiyah 
berkembang menjadi qawmiyah ketika melintasi 
batas suku. Kemudian dalam konsep al-wathaniyah, 
model al-asabiyah semacam ini pada akhirnya 
melahirkan berbagai bentuk negara-bangsa. Ia 
mencontohkan pembentukan negara di Palestina 
dan Israel serta India dan Pakistan (Ibn Khaldun, 
2015). 

4. Nasionalisme di Indonesia 

4.1. Konsepsi Nasionalisme Soekarno 

Soekarno atau Bung Karno, karena dia ingin 
disebut rakyat. Bung besa rini menjadi juru bicara 
untuk kawan, untuk orang dan untuk kesetaraan 
yang egaliter. Bung Karno ingin disebut "benteng 
rakyat Indonesia", bukan "pemimpin besar 
revolusi" atau "kuning" seperti yang ia lakukan saat 
menjadi presiden. Penghubung lidah rakyat adalah 
istilah serupa yang diungkapkan oleh Mao Zedong, 
"dari orang-orang yang diungkapkan secara 
sistematis dalam bahasa awam mereka". Corongnya 
menunjukkan bahwa itu hanyalah alat musik rakyat, 
penghubung antara perkataan dan hati orang 
(Kusman et al., 2016). Sebenarnya, hal itu tidak 
boleh didistorsi atau dibatasi oleh kepentingan 
pribadi. 

Banyak orang biasanya tidak tahu banyak 
tentang Bung Karno, yang merupakan kesalah 
pahaman yang mendasar. Misalnya, Bung Karno 
hanya dipahami sebagai seorang nasionalis, atau 
sebagai nasionalis sayap kiri. Hal ini tidak terlalu 
tepat, seperti yang dikatakannya sendiri, Karno 
(Bung Karno) adalah seorang revolusioner. Dia 
berkata bahwa jika anda menjadi seorang nasionalis, 
anda akan menjadi seorang nasionalis revolusioner. 
Jika percaya pada agama, maka anda adalah seorang 
revolusioner agama; jika anda menjadi anggota 
Partai Komunis, maka Anda pasti akan merevolusi 
secara otomatis. Revolusioner artinya orang-orang 
yang setia pada gagasan dan pelaksanaan revolusi, 
yaitu revolusi Indonesia. Revolusi Indonesia 
sebagaimana yang dipahaminya, adalah perjuangan 
mewujudkan Indonesia yang adil dan makmur dari 
sejak revolusi nasional sampai kepada revolusi 
sosialis. Kemerdekaan, dekolonisasi, baru sekedar 
jembatan saja, bukan tujuan akhir. Kalau orang 
nasionalis, maka hanya berhenti di kemerdekaan 
saja. Bung Karno ingin terus maju sampai mencapai 
tujuan sosialisme Indonesia (Kusman et al., 2016). 

Soekarno dan kawan-kawannya melihat benih-
benih nasionalisme, dan karena tekanan penjajah 
Belanda, mereka melihat kemiskinan, kebodohan 
dan penindasan penduduk asli. Kemudian, mereka 
mendirikan organisasi budaya nasionalis Indonesia. 
Nasionalisme budaya berarti perlu memperhatikan 
perbedaan latar belakang budaya Indonesia 
sehingga yang menjadi satu kesatuan yang 
mengikat mereka adalah budaya daerah, seperti 
nasionalisme Jawa, nasionalisme Sumatera, dll. 
(Fahrudin, 2020). 

Pada awalnya, nasionalisme budaya adalah 
memperhatikan masalah ekonomi dan 



46 
 

Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 

 

 
 

 

ketertinggalan masyarakat adat, dan belum 
memasuki ranah politik. Misalnya organisasi 
Sarekat Dagang Islam yang hanya menekankan 
pada upaya peningkatan perekonomian umat 
khususnya umat Islam. Budi Utomo yang bergerak 
di bidang pendidikan, dan organisasi kepemudaan 
(Jong Java, Jong Sumatranen Bond, Jong Minahasa, 
JongAmbon) juga bertujuan untuk memajukan 
masyarakat. kesejahteraan rakyat. Selain pengaruh 
pelajar Indonesia yang mengenyam pendidikan 
Barat, gerakan nasionalis di negara-negara Asia 
juga sangat mempengaruhi bangkitnya gerakan 
nasionalis Indonesia. Dengan cara demikian, bentuk 
dan tujuan nasionalisme di negara-negara Asia 
hampir memiliki kesamaan, dan sejalan dengan 
gerakan nasionalis di Indonesia. Pelajar Indonesia 
yang belajar di Belanda juga menularkan semangat 
nasionalisme kepada pelajar-pelajar Asia lainnya. 
Perkembangan nasionalisme Indonesia dan Belanda 
menunjukkan kesamaan dan tujuan yang sama 
(Fahrudin, 2020). 

4.1.1. Pan Asianisme 

Kaum nasionalis Indonesia dengan senang hati 
menyadari bahwa propaganda Pan-Asianisme mulai 
berkembang, dan didorong olehnya. Mereka tahu 
dan percaya bahwa Pan-Asianisme pasti bisa 
bertahan dan berkembang dalam gerakan 
nasionalisme. Karena kesatuan takdir di antara 
bangsa-bangsa di negara-negara Asia niscaya akan 
menghasilkan persatuan karakter. Nasib tak pelak 
melahirkan kesatuan rasa. Sama seperti saat Jepang 
mengalahkan musuhnya pada tahun 1905, dunia 
Asia menganggap beruang kutub sebagai 
kemenangan Asia atas Eropa. Mustafa Kemal Pasha 
di seluruh dunia Asia oleh kemenangan AfKarahisar 
(Aflun Karahisar) di medan perang (Soekarno, 
1964). Kemenangan China atas pengkhianat yang 
ingin menelannya adalah karena sama-sama memuji 
kemenangan dan suka memperjuangkan keadilan 
dan keamanan. Nasionalisme yang dikembangkan 
oleh Soekarno adalah nasionalisme yang 
mencerminkan sikap anti kolonialisme dan 
imperialisme. Penderitaan rakyat Indonesia di 
bawah kolonialisme menambah warna nasionalisme 
yang dikembangkan. Gandhi percaya bahwa 
"nasionalisme saya adalah untuk seluruh umat 
manusia" (Soekarno, 1964). Nasionalisme yang 
berbeda dengan nasionalisme yang berkembang di 
Eropa. Hal sangat tercermin dalam perkataannya:  

Nasionalisme yang diperjuangkan oleh 
Soekarno bukanlah nasionalisme yang sempit; ia 
bukanlah nasionalisme yang timbul dari pada 

kesombongan bangsa belaka; ia adalah 
nasionalisme yang lebar, nasionalisme yang timbul 
dari pada pengetahuan atas susunan dunia dan 
riwayat; ia bukanlah “jingo-nationalism” atau 
chauvinism, dan bukanlah tiruan dari pada 
nasionalisme Barat. Nasionalisme ini ialah yang 
menerima rasa hidupnya sebagai suatu wahyu, dan 
menjalankan rasa hidupnya itu sebagai suatu bukti. 
Nasionalisme ini ialah nasionalisme yang di dalam 
kelebaran dan keluasannya memberi tempat cinta 
pada lain-lain bangsa, sebagai lebar dan luasnya 
udara, yang memberi tempat segenap sesuatu yang 
perlu untuk hidupnya segala hal yang hidup.  

Nasionalisme yang dimaksud Soekarno adalah 
nasionalisme Timur, bukan nasionalisme Barat, 
menurut CR Das, itu adalah “semacam 
nasionalisme ofensif, semacam nasionalisme yang 
mengejar kebutuhan sendiri, dan semacam 
perdagangan yang menghitung untung rugi. 
Nasionalisme”. Nasionalisme ini berarti 
menjadikan kita "alat Tuhan" dan menjadikan kita 
"hidup di dalam Roh Kudus", seperti yang 
diberitakan oleh pemimpin besar India Bipin 
Chandra Pal (Bipin Chandra Pal) (Soekarno, 1964). 
Nasionalisme yang dimaksud Soekarno adalah 
nasionalisme aktif, nasionalisme kreatif, 
nasionalisme mapan, nasionalisme kreasi dan 
pemujaan”. Sekarang nasionalisme aktif telah 
dihidupkan, dapat dilindungi, jangan sampai 
nasionalisme menjadi nasionalisme. Benci bangsa 
negara lain yaitu jangan biarkan nasionalisme 
menjadi nasionalisme negara lain, yaitu jangan 
biarkan nasionalisme menjadi nasionalisme 
chauvinistik atau nasionalisme yang menyerang 
atau ofensif (Soekarno, 1964). 

Soekarno menyebut nasionalisme Indonesia 
sebagai nasionalisme Timur. Soekarno mengakui 
bahwa gerakan nsasionalis Indonesia "terinspirasi 
dari gerakan Asia lainnya”.  

. . . Benih yang ditanam Mahatma Gandhi di tepi 
Sungai Gangga tidak tumbuh di sana, tetapi separuhnya 
telah diterbangkan ke ekuator oleh angin, dan disambut 
serta ditanam oleh perbukitan Barisan yang melintasi 
kepulauan Indonesia (Soekarno, 1964). 

 Dalam kata-katanya, jelas terlihat bahwa 
gerakan nasionalis di Indonesia diilhami oleh 
gerakan nasionalis di negara-negara Timur. Yang ia 
kembangkan di Indonesia adalah nasionalisme 
Timur, dan Sukarno mengembangkan konsep 
nasionalisme tersebut sesuai dengan kondisi 
Indonesia. 



Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 47
 

 

 
 

4.1.2. Nasionalisme, Islamisme, Marxisme 

Pada tahun 1926, Soekarno menulis artikel 
berjudul “Nasionalisme, Islamisme dan Marxisme” 
dalam Suluh Indonesia Muda. Soekarno berharap 
ketiga konsep tersebut bisa terintegrasi. Artikel ini 
ditulis untuk semua orang agar dapat memahami 
nasionalisme yang sedang berkembang. Bagi 
Soekarno, nasionalisme pada dasarnya meliputi 
prinsip kemanusiaan, cinta tanah berdasarkan ilmu, 
bukan chauvinisme. Sukarno meyakini bahwa 
Marxisme mencakup asas persahabatan dan 
dukungan, anti kapitalisme dan imperialisme. Pada 
saat yang sama, meskipun Islam menganut doktrin 
non-nasionalisme, Islam tidak memusuhi atau 
menentang nasionalisme, dan pada dasarnya adalah 
sosialis..  

Soekarno meyakini bahwa ketiga hal tersebut 
merupakan realitas yang ada saat itu. Ia percaya 
bahwa nasionalisme, marxisme dan islamisme-lah 
yang telah memberikan kehidupan dan semangat 
bagi pergerakan di indonesia dan bahkan di Asia. 
Karyanya menjadi bentuk embrio dari konsep 
nasionalismenya. Ketika ketiga faksi bersatu, 
Sukarno tidak ingin kaum nasionalis menjadi 
Islamis dan Marxis, begitu pula Marxis menjadi 
nasionalis dan Islamis. Kesatuan antara tiga 
kelompok. Onghokham menyebut persatuan tiga 
sekolah besar sebagai konsep nasionalisme 
Soekarno (Yatim, 1999). 

4.1.3. Nasionalisme Kebangsaan 

Dalam nasionalisme kebangsaan pada intinya 
konsep nasionalisme mengesampingkan semua 
kepentingan partai politik yang tidak memiliki 
keinginan untuk menyatu dengan rakyat. 
Nasionalisme mereduksi semua kelompok yang 
tidak merasa “satu bangsa, satu bangsa” dengan 
rakyat; meskipun kebangsaan pada prinsipnya 
menolak semua kepentingan partai. Ciri-ciri 
"datang dari persatuan kehidupan rakyat", tetapi 
jangan lupa bahwa orang-orang yang menjalankan 
gerakan Islam dan Marxis di Indonesia dan mereka 
yang mempraktikkan nasionalisme semuanya 
memiliki “keinginan untuk hidup bersama”. Semua 
partai dalam gerakan kita, termasuk nasionalis dan 
Islamis, dan Marxis, telah menjadi "kesatuan 
benda" selama ratusan tahun, dan nasib 
kebersamaan selama ratusan tahun bukanlah 
kemerdekaan. Kita tidak boleh mengabaikan 
kecerobohan, terutama “kesatuan benda” dari 
kesatuan takdir membangkitkan perasaan 
“memiliki” orang. Bentuk kasih sayang kelompok 
ini tetap membuka peluang terjadinya perselisihan 
antar sesama. Sampai sekarang (Soekarno, 2015), 

Tidak pernah ada persahabatan yang betul-betul 
kuat antara pihak-pihak yang terlibat dalam gerakan 
ini di Indonesia, selain karena kesamaan cita-cita 
dan tujuan. 

4.1.4. Nasionalisme Islamisme, ke-Islam-an 

Jamaluddin Al-Afghani tidak sendirian dalam 
menanam benih nasionalisme dan cinta tanah air. 
Arabi Pasha, Mustafa Kemal dan Muhammmad 
Farid Bey, Ali Pasha, Ahmed Muhammad Ali dan 
Shaukat Ali, mereka berdua adalah komandan yang 
mengajarkan cinta pada bangsa dan mereka. Mereka 
adalah propagandis nasionalis di negaranya masing-
masing. Para pemimpin-pemimpin ini menjadi 
teladan bagi pergerakan Islamis, yang "fanatik", 
berpikiran sempit, dan tidak mau tahu bahwa 
mereka memiliki kewajiban untuk bersatu dengan 
gerakan nasionalis di negara mereka. Demikian 
pula, kita dapat mendiskusikan Islamis dengan 
Marxis, bahkan jika deskripsi kedua partai tersebut 
pada dasarnya berbeda (Soekarno, 2015). 

4.1.5. Marxisme 

Strategi Marxis baru tidak mengecualikan upaya 
bersama dengan kaum nasionalis dan Islamis Asia. 
Faktanya, strategi Marxis yang baru adalah dasar 
dari gerakan Islam dan nasionalis yang sejati. Kaum 
Marxis yang masih memusuhi nasionalisme Asia 
dan kekerasan Islam, kaum Marxis ini tidak 
mengikuti trend zaman dan tidak memahami 
strategi perubahan Marxisme (Soekarno, 2015). Di 
sisi lain, kaum nasionalis dan Islamis 
mendemonstrasikan bencana dan kelaparan yang 
disebabkan oleh “praktek” Marxisme, menunjukkan 
bahwa mereka tidak memahami Marxisme dan tidak 
memahami Marxisme karena kesalahan-kesalahan 
sebelumnya. Bukankah Marxisme itu sendiri karena 
sosialisme dapat benar-benar terwujud hanya jika 
semua negara besar adalah “sosialis” (Soekarno, 
2015). 

4.2. Orde Lama 

Pada masa Revolusi, bangsa Indonesia 
memasuki babak baru dalam kehidupan bernegara 
dan berbangsa. Saat iti berbagai kendala datang dari 
parpol asing dan negara Indonesia sendiri. 
Indonesia yang baru saja merdeka berusaha 
mempertahankan dan mempertahankan keinginan 
untuk tidak dikuasai oleh negara asing. Jargon 
politik mulai berkembang yang mengubah 
mentalitas bangsa Indonesia dalam menghadapi 
berbagai kesulitan. Rakyat mulai memandang 
revolusi sebagai perlawanan terhadap kolonialisme 
asing. Revolusi dan nasionalisme bergema satu 



48 
 

Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 

 

 
 

 

sama lain dan mengorbankan semangat 
mempertahankan dan memulihkan kebebasan 
nasional oleh negara itu sendiri. Di penghujung 
1950-an, Indonesia berhasil menyingkirkan kisruh 
perjuangan nasional dan asing dan berhasil 
mendeklarasikan negara sebagai pilar penting 
tujuan dari revolusi. 

Walaupun terkesan memiliki tujuan sama yang 
saling topang menopoang, namun kita tahu terdapat 
perbedaan politik antara Soekarno dan Hatta. 
Karena perbedaan cara membangun negara, Hatta 
dengan tenang berharap bisa secara bertahap 
mengedukasi masyarakat tentang politik dan 
membangun perekonomian rakyat melalui 
pinjaman terbatas. Di sisi lain, Soekarno 
menggunakan slogan-slogan revolusioner yang 
belum usai, sehingga pada hakikatnya nasionalisme 
masih memerangi kolonialisme, liberalisme dan 
imperialisme. Puncaknya pada tanggal 1 Desember 
1956, Hatta mengundurkan diri dari jabatan wakil 
presiden karena konsep pembangunan bangsa 
antara kedua tokoh besa rini semakin berbeda, 
bahkan Hatta merasa Soekarno sedang menuju 
sebagai seorang penguasa (Noer, 2012). 

Pada awal orde lama, negara Indonesia yang 
memahami bahwa revolusi belum usai, maka ide-
ide menghapuskan penjajahan dan imperialisme 
asing, dalam hal ini Amerika Serikat dan Eropa 
masih menjadi topik yang hangat. Kebijakan 
pemerintah Indonesia pada saat itu lebih mengarah 
pada kebijakan politik menghadapi kedua kekuatan 
asing tersebut. Pada masa pemerintahan orde lama 
lahir kebijakan politik nasakom (nasionalisme, 
agama dan komunisme). Ketiga pilar kekuasaan 
politik ini diyakini dapat mempersatukan seluruh 
negeri dan melawan pengaruh imperialisme Barat. 
Pandangan Soekarno tentang revolusi belumlah usai 
yang kemudian menyeret Indonesia berkonfrontasi 
dengan Malaysia yang dianggap masih bagian dan 
dibawah pemerintahan imperialisme Inggris. 

Slogan revolusi yag didengungkan belumlah 
selesai, dan bertransformasi politik ideologis yang 
kemudian mengarah pada demokrasi terpimpin. 
Demokrasi Terpimpin adalah kombinasi demokrasi 
barat dan sistem feodal Timur. Berbagai pandangan 
tentang konsep pembinaan demokrasi tidak dapat 
menyelesaikan masalah mendasar lainnya, yaitu 
kehidupan ekonomi negara. Konsep nasionalisme 
yang berkaitan dengan revolusi belum sepenuhnya 
mengalami perubahan maknanya. Pasalnya, situasi 
ekonomi dan politik dalam negeri tidak terkendali 
secara berimbang. Tekanan dari dunia internasional 
khususnya sekutu yang tidak suka dengan 

kemerdekaan Indonesia juga menjadi factor yang 
krusial. Tantangan konflik ideologi semakin besar, 
karena bukan hanya masalah imperialisme dan 
kolonialisme, tetapi juga masalah ideologis lainnya 
yaitu komunisme yang dinilai juga telah 
menggerogoti kewenangan pemerintahan. Kondisi 
ekonomi yang memburuk dan konflik ideologi ini 
semakin menjadi kompleks dan menjerumuskan 
Indonesia ke dalam tragedi 30 September 1965 yang 
mengakhiri kekuasaan dan kekuatan orde lama serta 
melahirkan pemerintahan baru yang kemudian 
disebut orde baru. 

4.3. Orde Baru 

Karena konflik ideologis yang melibatkan 
seluruh elemen bangsa sehingga jika hampir saja 
menghancurkan republik yang baru memperoleh 
kemerdekaannya. Krisis yang terjadi mengakhiri 
Orde lama sehingga munculnya Orde Baru 
memberikan angin segar dan solusi atas konflik 
yang terjadi. Konflik ideologis yang menimbulkan 
konfrontasi frontal dan kekerasan melumpuhkan 
kehidupan berbangsa dan bernegara yang etis dan 
produktif. Untuk mengatasi persoalan bangsa yang 
kompleks, pemerintahan yang baru berusaha 
membangun persatuan nasional dengan mengurangi 
potensi-potensi konflik khususnya politik nasional. 
Salah satu kebijakannya adalah tidak membiarkan 
gagasan komunis berkembang di Indonesia (Thung 
et al., 2011). 

Hegemoni pemerintahan atas kehidupan politik 
rakyat sangatlah kuat, sehingga nasionalisme yang 
terbentuk menjadi yang dipimpin oleh negara, 
seolah-olah bukan oleh warga negara. Melalui 
pembinaan dan pengamalan Pancasila, rasa 
kebangsaan dapat ditumbuhkan. Pemimpin-
pemimpin baru harus menunjukkan kesetiaan 
kepada negara dan bangsa tanpa terlau banyak 
berdebat dan menimbulkan konflik. 

Nasionalisme di era orde baru cenderung 
berorientasi pada negara, namun karena negara 
memiliki kekuatan kontrol utama, seolah tidak 
memberikan ruang bebas bagi kebebasan berbicara. 
Nasionalisme lebih cenderung pada kepatuhan pada 
pejabat, birokrat, dan atasan yang dilandasi oleh 
integritas nasional. Dalam waktu sekitar 30 tahun, 
orde baru berkuasa, korupsi, nepotisme, kebebasan 
berbicara dan perbedaan sosial yang lebih luas 
membuat sebagian besar orang Indonesia yang 
memahami cara demokratis berbangsa dan 
bernegara tidak puas.  

Kemudian pada tahun 1998, disaat terjadi krisis 
ekonomi Asia dan global, Indonesia tidak dapat 



Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 49
 

 

 
 

lepas dari krisis tersebut. Krisis melumpuhkan 
hubungan ekonomi pemerintah Indonesia dan 
menyebabkan inflasi tinggi. Orang-orang yang 
tidak puas dengan kendala kebebasan politik 
diganggu oleh penurunan tajam dalam kondisi 
ekonomi, telah menyebabkan demonstrasi nasional 
yang didorong oleh mahasiswa di semua kelas atau 
kelas sosial. Demonstrasi nasional berhasil 
menggantikan sistem orde baru dengan orde 
reformasi (Thung et al., 2011). 

4.4. Era Reformasi 

Nasionalisme di era reformasi menghadapi 
tantangan yang berbeda dengan di masa lalu, ketika 
masalah yang dihadapi negara semakin kompleks. 
Apalagi saat ini, era teknologi dan perangkat telah 
semakin dominan juga di dunia maya. Berita yang 
dapat diakses, semakin banyak pertemanan virtual, 
berita yang mudah diakses, dan sistem ekonomi 
digital yang semakin solid mengharuskan orang 
Indonesia untuk melek teknologi. Generasi muda 
Indonesia saat ini mungkin mengalami pergeseran 
konsep diri tentang komunitas imajiner. Seiring 
dengan peningkatan konektivitas teknologi, 
konektivitas antara rasa dan kebangsaan cenderung 
meluas. Kemajuan teknologi dunia harus diimbangi 
dengan nasionalisme agar tidak terjerumus pada 
kemerosotan nasionalisme itu sendiri (Handayani, 
2019; Oktavia, Afifi, Eliza, & Abbas, 2023). 

Cendekiawan Muslim lain yang mewarisi tradisi 
sekularisme politik Soekarno adalah Abdurrahman 
Wahid atau Gusdur. Politik sekularisme Gus Dur 
perlu ditekankan, karena selain pemikirannya yang 
"unik", tokoh tersebut saat ini adalah politikus yang 
berprestasi. Gus Dur juga merupakan pemimpin 
tertinggi Nahdatul Ulama, organisasi Islam 
terkemuka di Indonesia. Gus Dur dengan tegas 
menyangkal peran formal Islam dalam kehidupan 
berbangsa atau formalisasi apapun. Negara Islam 
telah menunjukkan potensi untuk menghancurkan 
Indonesia menjadi beberapa bagian (disintegrasi 
negara). Ia dengan tegas menunjukkan bahwa 
Indonesia telah menjadi negara sekuler yang tidak 
berdasarkan agama. Sekalipun Islam hanya menjadi 
landasan moral kehidupan politik negara, itu 
melengkapi Pancasila (Afifi & Abbas, 2023a; Fitri 
et al., 2022; Suhelmi, 1999). 

Paska reformasi, hubungan umat Islam dan 
pemerintahan SBY juga berjalan mulus. Tidak ada 
yang menyangkal bahwa SBY adalah seorang 
nasionalis religius. Ia mengatakan bahwa identitas 
Islam mengacu pada proyeksi batin negara 
Indonesia. Hal itu ditegaskan Menteri Luar Negeri 
Marty Natalegawa (Marty Natalegawa) pada forum 

utama ekonomi dunia Kelompok 20 (G20). Sebagai 
kelanjutannya, Indonesia terus bekerja keras untuk 
menggunakan Islam moderat sebagai citranya 
dalam politik global. Berbagai program telah 
dijalankan secara konsisten, antara lain dialog antar 
agama, antar peradaban, dan penyelenggaraan 
konferensi internasional cendekiawan Islam yang 
bertujuan untuk mempromosikan aspek moderat 
peradaban Islam (Ilmi, 2020). Walaupun begitu 
tekanan global atas kampanye terorisme dan 
ekstrimis agama juga muncul pada masa 
pemerintahan SBY. 

Ahli waris sekularisme Soekarno lainnya adalah 
pendukung partai sekuler, seperti Megawati 
Soekarno Putri, yang kini memimpin PDI-P (PDI-
P). Dari segi ideologis, Megawati adalah “Soekarno 
sejati”. Dalam terminologi Yusril Ihza Mahendra 
(Ketua Partai Bulan Bintang), Megawati adalah 
seorang sekularis nasionalis fundamentalis. Ide 
politik Megawati tidak jauh berbeda dengan 
sekularisme Soekarno. Ini mudah dipahami, karena 
gagasan Megawati bukan lagi tiruan sekularisme 
Soekarno. Di mata pendukungnya, Megawati 
(Megawati) juga dianggap sebagai jelmaan dari 
Soekarno, mewarisi cita-cita perjuangan dan 
mewarisi "darah biru" proklamator RI (Ilmi, 2020). 

Pewaris Soekarno selanjutnya adalah Joko 
Widodo atau biasa disapa Jokowi. Jokowi 
mendukung agenda liberal dengan membuka 
seluas-luasnya ruang agenda kapitalis berkedok 
penanaman modal asing. Jenis penanaman modal 
asing ini disebut investasi dan utang. Tujuannya 
agar Indonesia menjadi negara sekuler. Oleh karena 
itu, masalah aktifisme dapat dengan jelas ditemukan 
dalam fragmen-fragmen agenda kepentingan 
liberalisme, dan sampai batas tertentu, ditujukan 
pada rencana sekulerisasi Indonesia. Fragmen 
agenda liberal dapat diketahui publik melalui 
provokasi pemerintah jokowi dan konflik antara 
Pancasila dan Islam. Sehingga dalam pemerintahan 
Jokowi nampak jelas bagaimana ruang politik Islam 
dibatasi yang juga memiliki keragaman, tetapi juga 
difasilitasi secara terbatas kepada ormas-ormas 
yang terbatas. 

Masalah radikalisme kemudian muncul dari 
pandangan sesat tentang ketidaksesuaian antara 
Pancasila dan Islam, serta dengan memperkenalkan 
ulang mengklasifikasikan simbol-simbol Islam 
sebagai radikalisme. Pada periode kedua, narasi 
pemerintahan Jokowi lebih nampak jelas, 
menggunakan narasi radikal dengan mengarahkan 
tuduhan kepada kelompok (negara) Islam yang 
terlibat dalam aktifitas politik. Politik Islam dicap 
sebagai mereka yang mendukung gerakan formalis 
dan asimilasi Islam di Tanah Air, dan dituduh 



50 
 

Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 

 

 
 

 

sebagai Islam radikal. Seperti yang diungkapkan 
Oliver Roy dalam bukunya “The Failure of Political 
Islam”, ia menggunakan politik Islam sebagai 
istilah untuk Islamisme (Roy, 1996). 

5. Kesimpulan  

Pengaruh konsep nasionalisme Soekarno 
terhadap politik ketatanegaraan di Indonesia politik 
Islam adalah bahwa Soekarno memiliki peran yang 
signifikan dalam membentuk dan memberikan 
pondasi, serta mengimplementasikan visi 
nasionalisme yang kuat di Indonesia. Konsep 
nasionalisme Soekarno menekankan pentingnya 
persatuan dan kesatuan bangsa Indonesia, serta 
semangat kebangsaan dalam mencapai 
kemerdekaan dan pembangunan negara, dengan 
segala keragaman suku bangsa, adat lokal dan juga 
pandangan keagamaan yang bervariasi, 

Pemikiran Soekarno mengenai politik 
ketatanegaraan cenderung mencakup aspek-aspek 

kebijakan politik dan pemerintahan yang 
mendukung visi nasionalisme dan kepemimpinan 
kuat dalam memajukan Indonesia sebagai bangsa 
merdeka. Ia juga berusaha menggabungkan nilai-
nilai Islam dengan nasionalisme untuk membentuk 
identitas nasional yang kuat. 

Konsep nasionalisme Soekarno, meskipun tidak 
eksplisit berlandaskan pada hukum Islam (fiqh) 
yang formal, tetapi mampu memberikan landasan 
ideologis yang kuat bagi negara dan bangsa 
Indonesia, dengan menitikberatkan pada semangat 
persatuan, kemandirian, dan kepemimpinan yang 
kuat. Meskipun tidak sepenuhnya didasarkan pada 
fiqh siyasah, pandangan politik Soekarno memiliki 
pengaruh besar dalam membentuk tatanan 
ketatanegaraan dan politik Islam di Indonesia, 
khususnya dalam upaya membangun identitas 
nasional yang kuat dan mencapai cita-cita 
kemerdekaan dan kemajuan bangsa.  

 
______________ 

Referensi 

Abbas, A. F. (1981). Fikih Dan Perubahan Sosial: Sebuah Studi Tentang Urgensi Pembaharuan Fikih Islam. 
IAIN Syarif Hidayatullah. 

Abbas, A. F. (2010). Metode Penelitian, cet. I. Jakarta: Adelina Bersaudara. 
Abbas, A. F. (2020). Sumatera Thawalib. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning 

Societies, 1, 13–20. 
Abbas, A. F., & Afifi, A. A. (2022). Sumatera Thawalib dan Ide Pembaharuan Islam di Minangkabau. AL-

IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 35–45. 
Afifi, A. A. (2021). Understanding True Religion as Ethical Knowledge. AL-IMAM: Journal on Islamic 

Studies, Civilization and Learning Societies, 2, 1–5. 
Afifi, A. A. (2023). Panduan Penulisan Laporan Ilmiah untuk Publikasi. AL-IMAM: Journal on Islamic 

Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 1–11. 
Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2020). Periode Perkembangan Darulfunun El-Abbasiyah 1854-2020. AL-

IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 1, 1–12. 
Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2023a). Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik di Indonesia. Perwakilan: 

Journal of Good Governance, Diplomacy, Perlembagaan Adat and Social Networks, 1, 1–27. 
Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2023b). Worldview Islam dalam Aktualisasi Moderasi Beragama yang 

Berkemajuan di Era Disrupsi Digital. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning 
Societies, 4, 23–34. 

Arifin, B., & Abbas, A. F. (2007). Masa Lampau Yang Belum Selesai: Percikan Pikiran Tentang Hukum & 
Pelaksanaan Hukum. Jakarta: O.C. Kaligis & Associates. 

Azra, A. (2004). Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara abad XVII & XVIII : Akar 
Pembaruan Islam Indonesia. Kencana. 

Dault, A. (2005). Islam dan Nasionalisme. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 
Fahrudin, A. (2020). Nasionalisme Soekarno dan Konsep Kebangsaan Mufassir Jawa. Jakarta: Litbangdiklat 

Press. 
Fitri, D. R., Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2022). Pemikiran Neo-modernisme dalam Hubungan Agama dan 

Negara di Indonesia : Studi Komparatif Pemikiran Nurcholish Madjid Dan Abdurrahman Wahid. 3, 1–9. 
Handayani, S. A. (2019). Nasionalisme Dalam Perubahan Di Indonesia: Adaptasi atau Transplantasi. 

Historia, 1(2), 154–170. 



Yufriadi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 39-51. Pengaruh Nasionalisme Soekarno … 51
 

 

 
 

Hasyim, A. W., & Haryono, P. (2019). Jamiat Kheir dan Al-Irsyad: Kajian Komunitas Arab dalam 
Modernisasi Pendidikan Islam Awal Abad XX di Jakarta. Buletin Al-Turas, 25(2), 163–176. 
https://doi.org/10.15408/bat.v25i2.12798 

Ibn Khaldun. (2015). The Muqaddimah (N. J. Dawood, Ed.). Princeton University Press. 
Ilmi, N. (2020). Relasi Islam Dan Politik Era Pemerintahan SBY (Studi Terhadap Produk Perundang-

Undangan Bernuansa Syariah Periode 2004-2014). UIN Sumatera Utara. 
Jumanda, A., Yufriadi, F., Ramadhan Fitri, D., & Refliandi, I. (2023). Partisipasi Masyarakat Pada Pemilihan 

Umum Tahun 2019-2024 Menurut Tinjauan Fikih Siyasah (Studi Kasus Di Nagari Tiku Selatan 
Kabupaten Agam). AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 4(2023), 
35–44. https://doi.org/10.58764/j.im.2023.4.32 

Kohns, H. (1984). Nasionalisme Arti dan Sejarahnya. Jakarta: Erlangga. 
Kurniawan, D., & Afifi, A. A. (2023). Penguatan Moderasi Beragama Sebagai Solusi Menyikapi Politik 

Identitas. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 13–21. 
Kusman, A. P., Hartono, R., Anderson, B., Setiawan, B., Mastono, & Lane, M. (2016). Sukarno, Marxisme 

Dan Bahaya Pemfosilan. IndoProgress. 
Munir, A., Nasution, A., Siregar, A. A., Julia, A., Karni, A., Hadisanjaya, … Na’imah, Z. (2020). Literasi 

Moderasi Beragama di Indonesia (Sirajuddin, Ed.). Bengkulu: Zigie Utama. 
Noer, D. (2012). Mohammad Hatta: Hati Nurani Bangsa. Jakarta: Kompas. 
Nur, D. (1987). Partai Islam di Pentas Nasional 1945-1965. Jakarta: Grafiti Press. 
Nurdin, A., & Abbas, A. F. (2012). Sejarah Pemikiran Islam. Jakarta: Amzah. 
Oktavia, Y., Afifi, A. A., Eliza, M., & Abbas, A. F. (2023). Pengembangan TDR-IM Sistem Informasi 

Manajemen Keuangan Siswa di Pondok Pesantren: Integrasi, Simplifikasi dan Digitalisasi. Journal of 
Regional …, 1, 1–15. 

Roy, O. (1996). Gagalnya Islam Politik. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta. 
Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 
Shihab, M. Q. (2020). Islam & Kebangsaan: Tauhid, Kemanusiaan, dan Kewarganegaraan. Tangerang: 

Lentera Hati. 
Sjamsuddin, N. (1998). Soekarno: Pemikiran Politik dan Kenyataan Praktek. Jakarta: Rajawali Pers. 
Smith, A. D. (2002). Nasionalisme: Teori, Ideologi, Sejarah. Jakarta: Erlangga. 
Soekarno. (1964). Dibawah Bendera Revolusi Jilid Pertama. Jakarta: Panitia Penerbit DBR. 
Soekarno. (2015). Nasionalisme, Islamisme, Marxisme. Bandung: Sega Arsy. 
Subhi, M. (2019). Promosi Toleransi dan Moderasi Beragama. Jakarta: Pustaka Masyarakat Setara. 
Suhelmi, A. (1999). Soekarno versus Natsir: Kemenangan Barisan Megawati, Reinkarnasi Nasionalis 

Sekuler. Jakarta: Darul Falah. 
Thung, J.-L., Manan, M. A., Tirtosudarmo, R., Haris, S., Paeni, M., Soewarsono, … Seda, F. S. S. E. (2011). 

Nasionalisme dan Ketahanan Budaya: Beberapa Catatan dari Perspektif Demografi. Jakarta: LIPI Press 
bekerja sama dengan Yayasan Obor Indonesia. 

Yatim, B. (1999). Soekarno, Islam dan Nasionalisme: Rekonstruksi Pemikiran Islam-Nasionalis. Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu. 

 


