
 1 
 

 

 
*Korespondensi: abdullah@darulfunun.id  

 
© 2023 The Authors. Published by IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh. 
Open access online at pub.darulfunun.id   

 

 
 
 

 
 

Perwakilan 
Journal of Good Governance, Diplomacy, Perlembagaan Adat and Social Networks 

Vol. 1 (2023), pp. 1-27  
 

Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik di Indonesia 
 
Abdullah A. Afifi a,b,*, Afifi Fauzi Abbas a  
 

 
 

 
a IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh 
b Bridge to MA Islamic Studies (BMAIS), International Open University (IOU) 

 
Tanggal terbit: 15 Agustus 2023 

Abstract: 
Islam is a religion that contains ethical values that discuss various sectors of society's social life. Meanwhile, 
the state is a complex social system. The state is a forum that accommodates the participatory activities of all 
its citizens. The existence of leadership and government in Islam is crucial, given its relevance in maintaining 
the law to ensure justice and benefit for citizens in this social system. The processes for developing leadership, 
government, and the state are determined by every citizen with the mechanism of political party 
representatives. The role of political parties is to connect elements between the non-formal aspirations of 
citizens to be advanced at a formal level so that they can be encouraged to become policies that provide 
benefits for all citizens. The dynamics of the transformation of the conception of government and the state 
continue to develop contextually, following the social structure of the people and the world order globally. 
This article discusses the conception of the state with descriptive analysis using classical and contemporary 
literature. This article also elaborates on how political activity in Indonesia needs to achieve a mature state 
so that the political activities of Islamic parties can provide practical and in-depth solutions to the problems 
of citizens as a whole.  
 
Keywords: political fiqh, political ethics, governance, political parties, people’s participation 
 
Abstraksi: 
Islam adalah agama yang berisi nilai-nilai etika kebaikan yang menyangkut berbagai sektor dalam kehidupan 
sosial masyarakat. Negara sebagai tatanan sosial yang kompleks adalah wadah yang menampung aktifitas 
partisipatif dari seluruh warganya. Keberadaan kepemimpinan dan pemerintahan dalam Islam adalah sangat 
penting, mengingat relevansinya dalam menjamin berjalannya hukum, adanya keadilan dan kemaslahatan 
bagi warga dalam tatanan sosial tersebut. Proses pengembangan kepemimpinan, pemerintahan serta negara 
ditentukan oleh setiap warga negara dengan mekanisme perwakilan partai politik. Keberadaan partai politik 



2 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

adalah sebagai elemen penghubung antara aspirasi non formal warga negara untuk dimajukan dalam tatatan 
yang formal, sehingga dapat didorong menjadi kebijakan yang memberikan kemaslahatan bagi seluruh warga 
negara. Dinamika transformasi konsepsi pemerintahan dan negara terus berkembang secara kontekstual, 
mengikut tatanan sosial masyarakatnya dan tatanan dunia secara global. Artikel ini membahas konsepsi 
negara dengan analisis deskriptif dengan literatur klasik dan kontemporer. Artikel ini juga mengelaborasi 
bagaimana geliat politik di Indonesia, perlu mencapai keseimbangannya, sehingga geliat politik, khususnya 
partai Islam dapat memberikan solusi yang praktis dan mendalam terhadap permasalahan warga negara 
secara keseluruhan. 
 
Kata kunci: fikih siyasah, moral politik, tata kelola, partai politik, partisipasi masyarakat  

 

1. Pendahuluan 

Negara merupakan tema yang selalu aktual 
dalam konteks masyarakat. Keaktualan ini tidak 
hanya dari golongan atas tetapi dirasakan perlu oleh 
golongan bawah, meski dalam bentuk apresiasi 
yang berbeda. Malah masyarakat luas senantiasa 
mencermati bagaimana berlangsungnya proses 
"perebutan" dan "penundukan" kekuasaan politik 
oleh beberapa orang atau kelompok. Tak jarang 
terjadi perebutan dan penundukan, hal ini tidak 
jarang menjadi hal yang diperhatikan oleh hati 
nurani masyarakat sendiri karena telah terwarnai 
oleh praktek-praktek yang jauh dari kaedah 
normatif, terutama agama yang menjadi referensi 
utama dari etika (Afifi, 2021). Terlebih di Indonesia 
negara dengan mayoritas Muslim tapi berbentuk 
negear Republik yang berlandaskan konsensus 
bersama bernama Pancasila dan UUD 1945. 
Sepanjang hampir 76 tahun pembentukannya dan 1 
abad perjuangan konsepsi negara, masyarakat 
Muslim menjadi salah satu komponen penting dari 
penyusunan konsepsi negara Republik Indonesia. 
Dengan jatuh bangun serta konflik yang terkadang 
keras,  transformasi pengembangan sistem politik 
terus dimatangkan. Artikel ini bermaksud 
mengelaborasi secara analisis deskriptif mengenai 
konsepsi negara dalam sejarah Islam dan bagaimana 
konsepsi tersebut terus bertransformasi dalam geliat 
politik, khususnya di Indonesia (Afifi, 2023). 

Tidak hanya Islam yang membahas tentang 
negara, filsafat politik klasik seperti Aristoteles 
tidak kalah menariknya mengungkapkan 
pendapatnya tentang negara. Aristoteles banyak 
membicarakan bagaimana cara penyelenggaraan 
suatu negara yang baik dan menjamin keadilan 
(Rapar, 1988). Ia membahas negara secara terperinci 
dan ia pun menyoroti segala aspek kehidupan 
manusia di dalam negara. Berbicara mengenai 
Aristoteles tidak terlepas dari filsafat politiknya 
yang mengetengahkan pemikirannya di tengah-
tengah krisis politik di Athena yang juga krisis 

politik Yunani pada umumnya. Hal itu dituangkan 
dalam buku Aristoteles yang  berjudul Politika 
(Noer, 2000).  

Negara adalah suatu perhimpunan politik 
(aktifitas sosial) yang bertujuan untuk memperoleh 
manfaat bagi manusia di hampir seluruh aspek 
kehidupan terutama yang mendapat sorotan yang 
serius adalah kebahagiaan penduduknya. Secara 
umum kebahagiaan bernilai bagi setiap individu 
untuk kebahagiaan dirinya sendiri. Manusia yang 
merupakan makhluk sosial tidak mampu untuk 
dapat terus menerus berkontempelasi rohani 
(theoria) secara monoton untuk mencapai 
kebahagiaannya. Aktifitas berkontempelasi hanya 
merupakan kegiatan bagi sedikit orang saja dan 
untuk waktu-waktu yang sangat terbatas. Bidang 
perealisasian diri bagi manusia yang sebenarnya 
adalah berpartisipatif secara sukarela dalam 
kegiatan bermasyarakat, bernegara yang memang 
terdiri dari banyak struktur-struktur bagian yang 
berkota-kota (polis). Kegiatan-kegiatan partisipatif 
keikutsertaan dalam bermasyarakat bernegara 
tersebut bentuknya sangat-sangat beragam (praxis) 
(Suseno, 1997). Kegiatan-kegiatan praxis ini 
menjadikan manusia adalah makhluk yang 
beraktifitas dalam struktur-struktur sosial (polis) 
sehingga manusia dapat juga disebut zoon politicon, 
yang bermaksud makhluk sosial. Dalam tatanan 
struktur sosial tersebut hingga membentuk struktur 
sosial yang lebih besar, perlembagaan, sistem 
pemerintahan, hingga negara (P. Kurniawan, 2018).  

Kesenjangan antara prinsip-prinsip konseptual 
asas keadilan dan realisasi aktifitas dalam kegiatan-
kegiatan sosial berpotensi menimbulkan kontlik. 
Sehingga konflik akan selalu terdapat dalam 
aktifitas sosial (berpolitik dalam konsep aristoteles). 
Untuk menyelesaikan konflik yang terjadi, maka 
kaum intelektual merumuskan asas-asas abstrak 
mengenai kebajikan, persamaan, keadilan dan 
tanggung jawab. Asas-asas ini senantiasa 
didefinisikan kembali secara berkala (tajdid). 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 3
 

 

 
 

Walaupun begitu penulis mempercayai konsep-
konsep mengenai asas-asas ideal yang berkembang 
di kalangan pemikir ulung zaman tersebut juga 
bersumber dari risalah-risalah para nabi. Salah satu 
risalah yang paling memungkinkan adalah, risalah 
nabi Idris (as) yang dikenal dalam peradaban 
Yunani dengan nama Enoch dan risalahnya dikenal 
dengan nama book of enoch. Risalah-risalah ini 
tidak hanya berbicara tentang asas-asas yang kita 
sebut dengan adab, tetapi juga dipercayai juga 
menyampaikan banyak ilmu pengetahuan lainnya 
(Afifi & Abbas, 2022; Azkarrula, Hoffmann, & 
Izzuddin, 2023; Fadhilah & Putra, 2019). 

Islam yang memiliki risalah al-Quran yang 
memberikan petunjuk pada dimensi kehidupan, 
termasuk topik mengenai persoalan negara. Al-
Quran banyak mengandung ayat-ayat yang berisi 
keterangan tentang adab, kemanusiaan, keadilan, 
tata kelola, hingga negara (secara kontekstual). 
Sebab itu membedah tema negara baik dari segi 
hukum Islam maupun dari pemikiran para filosuf 
sangat relevan sekali saat ini. Al-Quran sebagai 
risalah ke-syumulan Islam tampaknya tidak akan 
melewatkan suatu petunjuk tentang dimensi 
kehidupan yang teramat penting seperti 
pemerintahan dan negara. Bahkan wacana negara 
merupakan hal yang sangat sentral dalam kehidupan 
manusia, yang karenanya dibutuhkan petunjuk dan 
panduan, seperti risalah tuhan, yang lebih dari 
sekedar kepandaian dan kebijaksanaan manusia.  

Ali Abdul Al-Roziq seorang filosof muslim 
menyampaikan bahwa Islam tidak menerangkan 
secara jelas dan terperinci mengenai sistem 
pemerintahan, sejak dari zaman khulafaur ar-
rasyidin. Kekhalifahan bukanlah sistem keagamaan 
dalam Islam, tetapi sebuah sistem duniawi yang 
merupakan produk dari nilai-nilai ke-Islaman. 
Menurutnya Islam tidak berbeda dengan agama lain 
yang juga tidak mengajarkan cara-cara pengaturan 
tentang kehidupan bermasyarakat dan bernegara 
secara khusus (Sjadzali, 1993). Qomaruddin juga 
berpendapat bahwa teori negara menurutnya telah 
berkembang bukan dari al-Quran melainkan dari 
situasi kesejajaran, teori politik Islam sebenarnya 
tidak memiliki kesucian religius dalam dirinya 
istilah dalam al-Quran sering salah ditafsirkan 
diberi warna politik (Khan, 1987). Kondisi 
mengkait-kaitkan justifikasi yang sama-sama kuat 
terhadap pilihan politik, sering kali menjadikan 
Islam sebagai bahan konflik dan berpotensi sebagai 
politik identitas bagi pihak-pihak tertentu (D. 
Kurniawan & Afifi, 2023).  

Ada dua pendapat lain yang patut diperhatikan 
masing-masing adalah pertama, Islam sebagai 
risalah yang lengkap dan menyeluruh yang 

mengatur seluruh aspek kehidupan bermasyarakat, 
termasuk bernegara. Pendapat ini diwakili oleh 
ulama-ulama pergerakan seperti Rasyid Ridha, 
Sayyid Quthb, Abu ‘Ala al-Maududy dan lainnya. 
Yamg kedua, berpandangan Islam sebagai risalah 
yang lengkap yang mengajarkan asas-asas, prinsip-
prinsip serta nilai-nilai etika bagi kehidupan 
bermasyarakat, yang bisa digunakan untuk 
bernegara. Pendapat ini diwakili oleh Muhammad 
Husaein Haikal, Fazlur Rahman, Quraish Shibab, 
Syafii Maarif, Abdurrahman Wahid, Nurcholis 
Madjid, dan lainnya (Afifi, 2022; Afifi & Abbas, 
2023; Al-Maududi, 1994; Fitri, Afifi, & Abbas, 
2022; Shihab, 1996; Zoelva, 2012). Pada umumnya 
pandangan kedua berkembang setelah habisnya 
masa kolonialisme, dimana negara sudah terbentuk, 
dan tahapan berikutnya adalah asimilasi konsepsi 
negara yang adil yang sejalan dengan agama. 

“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan 
taatilah rasulnya dan ulil amri diantara kamu" (Qs. An-
Nisa 4:59) 

Surat an-Nisa ayat 59 ini ini memuat prinsip 
pokok dalam kehidupan sosial. Ayat ini juga 
digunakan sebagai prinsip politik dan pengelolaan 
pemerintahan. Ayat ini juga memberikan  tafsiran 
yang luas kepada   para  mufassir   untuk mengamati 
pengertian yang berbeda dalam memaknakan kata 
ulil amri.  

2. Konsepsi negara dalam Islam 

Negara Islam ialah negara yang berasaskan 
tauhid (agama), dimana al-Quran dan as-Sunnah 
menjadi dasarnya, dan suara permusyawaratan 
rakyat rakyat juga menjadi faktor pentingnya. 
Gabungan ketiga sumber asas diatas merupakan 
suatu keistimewaan dalam politik Islam (Ahmad, 
1977). Dalam wacana fikih siyasah klasik, kata 
imamah biasanya dipadankan dengan perkataan 
khalifah. Walaupun begitu konsep kepemimpinan 
imamah  pada umumnya digunakan oleh kalangan 
syiah, sedangkan konsep kepemimpinan khalifah 
lebih umum dikenal dalam kalangan sunni. 
Perbedaan mendasar dalam memahami imamah 
oleh kalangan syiah adalah melihat konsep imamah 
sebagai bagian dari pokok ajaran agama. Sedangkan 
kalangan sunni sendiri menggunakan terminologi 
imamah secara umum untuk menjelaskan tentang 
konsep khilafah (kepemimpinan) (Iqbal, 2001). 
Menurut al-Mawardi juga Ibn Khaldun, imamah 
sebagai konsep menggantikan konsep kenabian 
yang sudah ditutup. dalam rangka memelihara 
agama dan mengatur kehidupan dunia (al-Mawardi, 
1978; Ibn Khaldun, 2015).  Sejalan dengan 



4 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

pandangan tersebut bahwa khilafah atau imamah 
adalah konsep kepemimpinan umat dalam 
permasalahan keduniawian dan keagamaan, 
melanjutkan kepemimpinan kenabian Muhammad 
(saw) untuk menjaga syariat dan kewajiban dalam 
beragama umat Muslim. 

Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk 
(menjadi) rahmat bagi semesta alam. (Qs. Al-Anbiya 
21:107) 

Kenabian Muhammad (saw) mempunyai dua 
fungsi, yakni sebagai utusan (rasul) Allah (swt) dan 
juga sebagai nabi yang menegakkan kebaikan dalam 
peraturan peradaban dunia. Hal ini sesuai dalam 
surat al-Anbiya ayat 107 yang berbunyi diatas. 
Setelah nabi Muhammad (saw) wafat fungsi 
pertama sebagai rasul penutup terus berakhir dan 
tidak ada yang melanjutkan. Sedangkan fungsi 
kedua untuk menegakkan kebaikan diteruskan 
karena pada saat itu para sahabat bersepakat tidak 
mungkin umat ditinggalkan tanpa pemimpin. 
Sehingga selepas beliau wafat fungsi menegakkan 
kebaikan dalam tatanan peradaban dunia (dalam 
kapasitas saat itu) dilanjutkan oleh Abu Bakar (ra), 
kemudian Umar bin Khattab (ra), Utsman bin Affan 
(ra) dan Ali bin Abi Thalib (ra). Istilah amirul 
mukminin (pemimpin orang beriman) juga baru 
dinisbahkan kepada Umar bin Khattab (ra) menjadi 
khalifah (Ash-Shallabi, 2018). 

Negara ialah suatu kesatuan hukum tatanan 
sosial yang kompleks yang sudah berkembang 
cukup matang dan memiliki hukum yang berdaulat. 
Negara juga adalah sekumpulan besar masyarakat 
yang tinggal pada para area wilayah tertentu yang 
menyepakati peraturan dan hidup teratur untuk 
kepentingan kemaslahatan umumnya. Negara Islam 
(daulah Islamiyah) adalah suatu negara yang 
mendasarkan seluruh administrasi dan politik 
kenegaraan, hubungan pribadi dengan masyarakat, 
serta segala bidang kehidupan ekonomi dan 
perundang-undangan kepada al-Quran dan as-
Sunnah.  

Islam adalah agama yang mengintegrasikan 
antara ibadah (peribadatan) dan muamalah 
(interaksi sosial), antara keyakinan dan kesopanan, 
antara jiwa dan benda, antara nilai ekonomi dan nilai 
rohani, antara dunia dan akhirat, antara bumi dan 
langit. Dari kesatuan yang kompleks 
itumenghasilkan perundang-undangan syariat dan 
peraturan Islam, kemudian keluarlah anjuran-
anjuran dan batasan-batasannya sehingga muncul 
berbagai pendapat-pendapat (khilafiyah) dalam 
bidang politik, ekonomi dan sosial (Nurdin et al., 

2020). Islam dengan sifat-sifat khasnya bertujuan 
menciptakan kemaslahatan (kesejahteraan) umum 
bagi umat manusia secara keseluruhan. Ajaran-
ajaran tentang ibadah dan muamalah, tentang 
pemerintahan politik, sosial, ekonomi, tentang 
perang dan damai, semuanya ditetapkan sebagai 
suatu ajaran agama yang perlu ditaati, tanpa ada 
pilihan menerima atau tidak. Oleh karena itu unsur 
keharusan (ilzam) dalam penetapan-penetapan 
syariat dalam Islam lebih kuat dibandingkan dengan 
penetapan ijtihad manusia (Abbas, 2012). Karena 
keyakinan atas al-Quran dan as-Sunnah sebagai  
sumber dalam penetapan-penetapan hukum dalam 
Islam bersumber dari firman Tuhan yang sudah jelas 
kebenarannya dan sudah pasti pula keberpihakannya 
untuk kesejahteraan manusia. Atas dasar kenyataan 
itu, maka sukarlah dalam Islam untuk mengkotak-
kotakkan ataupun mengindentikkan Islam sebagai 
sekedar “agama” atau “politik” saja.  

Jika setiap yang berhubungan dengan akidah dan 
ibadah adalah agama, dan maka dapat disebut 
sebagai “politik Islam” dalam usaha untuk 
memperbaiki aqidah dan ibadah. Begitu juga jika 
setiap yang bersangkutan dengan moral dan 
pendidikan adalah merupakan anjuran dari ajaran 
agama, maka dapat disebut sebagai "politik Islam" 
dalam bidang pendidikan dan adab. Untuk setiap 
yang bertalian dengan muamalah juga dalam Islam 
adalah anjuran agama, sehingga disebut sebagai 
"politik Islam" dalam bidang ekonomi dan sosial. 
Kegiatan yang bersangkutan dengan pemerintah 
dan pengelolaan kesejahteraan umat juga adalah 
bagian dari agama sehingga dapat disebut juga 
"politik Islam" dalam bidang pemerintahan dan tata-
usaha negara (Hasjmy, 1984). Demikian eratnya 
hubungan agama dengan   negara menurut ajaran 
Islam, seperti satu bagian yang tidak dapat 
dipisahkan. Hal ini juga merupakan tafsir dari 
“rahmatan lil alamin”, berkah yang bukan hanya 
terkait permasalahan obyek yang ditujukan saja, 
tetapi juga berbagai macam lain termasuk sektor-
sektor dan bidang-bidang keilmuan yang berbagai 
macam. Karena itu suatu dalam pemahaman Islam 
konsepsi negara tanpa agama adalah hal yang sangat 
tidak mungkin dapat terwujud, seperti tidak 
mungkinnya konsepsi agama Islam yang kosong 
dari cita kemaslahatan kemasyarakatan dan politik 
pemerintahan negara. Negara tanpa agama pada 
sejatinya menjadikan idealisme lain sebagai agama 
atau sumber etika yang menjadi dasar dari 
wujudnya negara. Islam  menegakkan  segala 
konsep perundang-undangannya atas dasar moral 
dan nilai etika kebaikan seperti yang disampaikan di 
dalam al-Quran dan as-Sunnah (Afifi, 2021; Al-



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 5
 

 

 
 

Attas, 2013). Karena itu negara menurut pandangan 
Islam adalah negara etis dengan politik moral yang 
berundang-undang dasar tertulis, yaitu al-Quran dan 
as-Sunnah sebagai sumber referensi etika (Hasjmy, 
1984). Tujuan risalah Islam yang berdasarkan al-Quran 
dan as-Sunnah telah dinyatakan oleh Allah dalam al-
Quran yang bermaksud untuk membentuk 
peradaban yang seutuhnya.    

"Sesungguhnya Kami telah mengutus beberapa rasul Kami 
dengan membawa mukjizat-mukjizat yang gamblang dan 
telah Kami turunkan pula kitab-kitab syari'ah dan keadilan 
bersama mereka, agar masyarakat dapat berdiri seutuhnya. 
Oleh sebab itu, Kami telah menciptakan besi untuk 
menjadi alat senjata yang hebat, juga untuk keperiuan 
lainnya bagi kehidupan manusia, supaya Allah mengetahui 
siapa yang telah membantunya menegakkan agama Allah 
dengan mengganyang musuh-musuhnya dan sekaligus 
membantu rasul-rasul-Nya, sekalipun mereka tidak ada". 
(Qs. Al-Hadid 57: 25) 

Dalam ayat tersebut kata besi dapat ditafsirkan 
sebagai lambang kekuasaan politik. Ayat tersebut 
juga menjelaskan bahwa misi para rasul adalah 
menciptakan jaminan keadilan sosial bagi masyarakat 
yang sejalan dengan asas-asas yang telah dijelaskan oleh 
al-Quran (Al-Maududi, 1994). Karakteristik negara 
Islam adalah negara yang ideologis yang 
memperjuangkan kebaikan berdasarkan 
ideologinya. Sehingga negara adalat alat untuk 
meciptakan tatanan kebaikan tersebut dan negara harus 
memainkan peranannya sebagai instrumen perubahan 
tersebut. Kondisi sebagai negara ideologis inilah yang 
membuat negara Islam perlu diusung oleh elemen-
elemen sumberdaya yang memahami dan meyakini 
kebaikan yang dibawah oleh Islam. Pemerintahan negara 
Islam ini harus menghayati semua rinciannya.  

Islam mengakui persamaan manusia didepan 
Tuhan, dan tidak mempermasalahkan perbedaan-
perbedaan bahasa, geografis, maupun warna kulit. 
Konsepsi kebaikan dalam Islam menyangkut aturan-
aturan serta rancangan reformasinya bagi semua 
manusia (Abbas, 2010). Orang-orang yang tidak 
menerima aturan asas persamaan dan keadilan 
tersebut tidak diberi andil untuk turut campur dalam 
pengelolaan. Mereka yang tidak meyakini ideologi 
yang serupa dapat tinggal dalam batas-batas 
toleransi yang diberikan sebagai non-Muslim. 
Kewajiban-kewajiban khusus beserta hak-haknya 
diberikan kepada mereka dalam keadilan (toleransi) 
hukum Islam. Hanya anggota masyarakat yang 
meyakini kebenaran ideologi tersebut yang 
diperkenankan berpartisipasi dalam pemerintahan 
(Al-Maududi, 1994). 

“Maka demi Tuhanmu, mereka (pada hakekatnya) 
tidak beriman hingga mereka menjadikan kamu sebagai 

hakim dalam perkara yang mereka perselisihkan". (Qs. 
An-Nisa 4:65) 

"Dan hendaklah kamu memutuskan perkara di 
tengah-tengah mereka menurut apa yang diturunkan 
Allah". (Qs. Al-Maidah 5:49) 

Dalam konteks syariat Islam yang memandang 
hukum tertinggi ditetapkan melalui firman Allah 
(swt) dalam al-Quran dan as-Sunnah, maka 
berkonsekuensi tidak ada peluang bagi siapa pun di 
dalam negara Islam untuk membuat hukum yang 
digunakan untuk mengatur seluruh hubungan 
manusia, kecuali berdasarkan al-Quran dan as-
Sunnah (Al-Maududi, 1994; Zallum, 2002). Sasaran 
pendirian negara Islam agar terbangunnya suatu 
negara yang di dalamnya ideologi kebaikan yang 
ditawarkan oleh Islam dapat ditegakkan secara utuh. 
Di zaman krisis ini muncul dua kelompok reaksi 
yang secara diametrik bertentangan. Pertama 
konservatisme-taklid, dan kedua modernisme-liar. 
Kelompok konservatif mencari suaka ke tradisi 
lama. Pandangan mereka menjadi kaku, menurut 
mereka setiap perubahan adalah perubahan ke posisi 
yang lebih buruk dan satu-satunya jalan untuk 
menyelamatkan hukum Islam adalah taklid ke masa 
lalu dan ke tatanan lama. Sedangkan kelompok 
modernisme-liar hanyut dalam arus waktu. Mereka 
berpendapat bahwa jalan utama dalam mencapai 
kejayaan adalah meniru Barat. Kebangkitan 
kembali muslim hanya dapat tercapai dengan 
menganut cara hidup, hukum, pendidikan dan 
kebudayaan Barat. Mereka tidak melihat adanya 
kontradiksi antara Islam dengan Barat. Mereka 
menyatakan bahwa dengan dianutnya peradaban 
Barat akan membuat kaum muslim muncul sebagai 
suatu kaum yang progresif (Al-Maududi, 1994).  

Dalam histori hubungan politik di Indonesia, 
konsepsi negara dengan politik Islam sudah lama 
mengalami jalan buntu. Sejak dimulainya 
pemerintahan Soekarno sampai pada masa 
Soeharto. Di mana politik Islam dipandang sebagai 
kekuasaan yang potensial yang dapat merobohkan 
landasan negara yang nasionalis. Kedua-dua 
pemerintahan di atas berupaya untuk melemahkan 
politik Islam, akibatnya para pemimpin dan aktivis 
Islam sukar menjadikan Islam sebagai ideologi 
negara. Tuduhan politik identitas saat ini 
disematkan kepada para politisi-politisi yang 
mengidentikkan Islam memberikan solusi secara 
umum, tetapi gagal dalam menjelaskan detail-detail 
solusinya (Al-Farisi, 2020; Ardipandanto, 2020). 

Di sisi lain, para aktivis politik Islam 
memandang aktivis nasionalis dengan mata curiga. 
Mereka melihat adanya manuver yang dilakukan 



6 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

aktivis ini untuk menghilangkan arti politik Islam 
dan pada saat yang sama mendukung sebuah 
masyarakat politik yang modernis. Situasi ini  
seringkali dipandang sebagai indikasi bahwa negara 
yang dimenangkan oleh para aktivis nasional 
menerapkan kebijakan ganda terhadap politik 
Islam. Yakni memberikan keleluasan terhadap 
dimensi ritual Islam sebagai budaya dan amalan 
ibadah tetapi tidak terhadap politik Islam. Jelaslah 
bahwa kecurigaan antara aktivis politik Islam dan 
aktivis nasional yang berlangsung di dalam negara 
yang mayoritas negara beragama Islam sangat 
kontaproduktif. Situasi ini semakin memperburuk 
bagaimana ekosistem negara yang terbentuk 
akhirnya jauh dari pandangan masyarakat secara 
umum yang mayoritas beragama Islam (Arifin & 
Abbas, 2007). Kondisi kontraproduktif ini juga 
menciptakan ketegangan antara aktivis-aktivis 
sehingga konflik yang terjadi belum menyentuh 
persoalan-persoalan utama yang memerlukan solusi 
yang dihadapi oleh negara. 

Negara Islam dimana ideologi ke-Islaman 
diperjuangkan juga masih mempertimbangkan 
suara rakyat (musyawarah) dalam tatanan yang 
proporsional, seperti terbentuknya sistem 
perwakilan dalam negara Indonesia ini. Kolaborasi 
ketiga dasar di menjadi sumber etika dalam 
pengelolaan negara dan menjadi suatu 
keistimewaan dalam negara Islam.  

Istilah kepemimpinan "khilafah" yang dipakai 
dalam konsepsi negara Islam yang berasal dari 
bahasa arab, hanyalah sebuah nama yang sifatnya 
kontekstual. Yunani yang memakai sistem Monarki 
yang berasal dari bahasa Yunani. Juga bagaimana 
konsep-konsep polis dalam Yunani menyerupai 
dengan konsep beylic yang dikembangkan oleh 
suku Turki. Sehingga pembicaraan politik Islam 
belum sampai mendalam bagaimana Islam dapat 
memberikan alternatif solusi terhadap 
permasalahan riil, karena ketegangan yang terjadi 
lebih kearah perdebatan penggunaan istilah 
dibandingkan diskusi konstruktif. Walaupun 
seolah-olah konsep negara dalam pandangan barat 
cukup mapan, konsepsi manusia sebagai makhluk 
sosial justru bertentangan dengan apa yang terjadi 
di barat, yang lebih trend dengan individualisme, 
kebebasan dan kemanusiaan.  

Dalam Islam tokoh yang dikenal menyusun teori 
tentang kenegaraan dan pemerintahan adalah al-
Mawardi, ia berpendapat bahwa Islam mewajibkan 
mendirikan pemerintahan atau negara berdasarkan 
konsensus ijma' (musyawarah) (al-Mawardi, 1978). 
Tentunya dengan catatan belum adanya 

pemerintahan atau negara ditempat akan 
dibentuknya pemerintahan. Sebagaimana 
Aristoteles, al-Mawardi berpendapat bahwa 
manusia adalah makhluk sosial tetapi al-Mawardi 
memasukkan agama dalam teorinya. Ia berpendapat 
bahwa Allah (swt) yang telah menciptakan manusia 
dengan segala kelebihan dan kekurangannya, 
risalah-Nya perlu dijadikan acuan pokok dalam 
segala urusan, sehingga manusia perlu menyadari 
bahwa Allah (swt) adalah pencipta kita dalam 
pemberi rizki, dan manusia membutuhkan serta 
memerlukan pertolongannya.  

Pemikiran al-Mawardi tentang negara perlu 
diketengahkan menjadi tiga pendekatan: 
pendekatan integralistik, sekuleristik dan simbiotik. 
Pendekatan pertama, menganjurkan konsep sumber 
kekuasaan didasarkan pada 'kedaulatan ilahi’. 
Pendekatan ini tidak memisahkan agama dan negara. 
Zona politik adalah bagian dari agama dan 
sebaliknya. Pendekatan yang kedua, bersifat 
sekuleristik, paradigma ini menolak sumber 
kekuasaan pada syar’i karena tidak ada dalil agama 
yang pasti (qothi) yang mewajibkan penyatuan 
agama dan politik. Kemudian pendekatan yang 
ketiga adalah  simbiotik, yaitu interaksi saling 
menguntungkan timbal balik dan saling 
memerlukan antara syar'i dan kepentingan rakyat 
tepatnya agama dan negara (politik). Agama 
memerlukan instrumen negara untuk mengukuhkan 
eksistensinya dan negara di sisi lain menjadikan 
agama sebagai sumber panduan moral dan etika. Dari 
penjelasan di atas jika penulis hubungkan antara 
pemikiran Al-Mawardi tentang negara dengan 
pemikiran Aristoteles atau Al-Farabi tentang konsep 
negaranya maka dapat disimpulkan pembahasan 
wacana negara harus berada dalam konteks yang 
sama.  

Ketika negara diibaratkan oleh Aristoteles 
sebagai pengembangan polis dan praxis oleh 
manusia sebagai komponen sosialnya yang secara 
ideal menurut al-Farabi dapat membentuk al-
Madina al-Fadhilah (negara yang ideal) (P. 
Kurniawan, 2018; Wawan Hermawan, 1994). 
Sedangkan agama di satu sisi secara kontekstual 
dapat dipahami sebagai sumber moral dan etika, 
sehingga agama menjadi acuan terhadap 
pengembangan tatanan sosial hingga dalam menjadi 
bentuk yang kompleks seperti pemerintahan atau 
negara (Afifi, 2021). Dalam negara Islam selain 
sudah diutarakan al-Quran dan as-Sunnah dijadikan 
sumber rujukan, dan kemudian konsensus sosial 
dengan mekanisme-mekanisme permusyarawatan 
yang proporsional juga sebagai faktor penentu. 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 7
 

 

 
 

Maka perlu juga ditambahkan ijma atau pendekatan-
pendekatan ulama, cendekiawan, ahli, ilmuwan 
dalam berbagai bidang menjadi konsensus ilmiah 
yang juga penting setelah al-Quran dan as-Sunnah 
(Afifi & Abbas, 2019).  Keempat sumber referensi 
dan pendekatan ini akan lebih mudah dalam 
mengembang negara yang berkebaikan, adil dan 
makmur sejalan dengan Pancasila sebagai dasar 
negara, keragaman yang bervariasi yang sejalan 
secara kontekstual dengan ajaran agama Islam.  

Al-Farabi dalam menjelaskan al-Madinal al-
Fadhilah setidaknya negara memiliki empat fungsi 
(P. Kurniawan, 2018): 

 Menjaga keadilan 

 Menjaga ketertiban 

 Mengusahakan kesejahteraan  

 Menjamin keamanan dan pertahanan 

Dari uraian ini kita dapat menyimpulkan 
konsepsi negara sebetulnya adalah hasil 
pengembangan ataupun produk dari peradaban itu 
sendiri. Struktur-struktur sosial yang dimulai dari 
yang terkecil kemudian berkembang menjadi 
kompleks dan memerlukan kesepakatan aturan 
main dalam melaksanakan kepentingan menjaga 
eksistensi dan tujuan dari negara tersebut. Baik para 
filosof klasik dari dunia Islam atau barat sebetulnya 
memiliki pandangan yang sama tentang pentingnya 
tata kelola sosial apapun namanya itu, dimana 
kemaslahatan umum dapat diwujudkan. Al-Quran 
juga menginformasikan bahwa manusia yang satu 
harus mengenal manusia yang lain, karena Allah 
(swt) telah ciptakan manusia berbangsa-bangsa 
yang perlu mengenal satu dengan yang lainnya. 
Dimana mereka beranggapan pula berasal dari 
nenek moyang yang satu yaitu Adam (Djaelani, 
1995), hal inipun sejalan dengan apa yang menjadi 
prinsip bernegara dalam Islam yaitu prinsip 
persamaan.  

2.1. Pembentukan negara dalam sejarah Islam 

Suatu pemerintahan dan tata kelola madinah al-
munawarah yang sangat realistik diperjuangkan 
untuk menjamin kesejahteraan, menjaga demokrasi, 
menjunjung amanah dan keadilan telah didirikan 
oleh Nabi lebih kurang 14 abad yang lampau. Nilai-
nilai etika dijunjung tinggi, persamaan hak, 
kebebasan pendapat juga telah di tanamkan di 
dalam karakter bangsa arab yang pada saat itu 
sedang berkembang dan saling mendominasi satu 
sama lain (Ahmad, 1977). Transformasi bangsa arab 
dari bersuku-suku, kabilah-kabilah kemudian 
berbangsa dan bernegara (daulah), kemudian 

menjadi satu bangsa besar yang menjunjung 
kemanusian dan persaman hak dihadapan Allah 
(swt). 

Patut diperhatikan bahwa pemerintahan dan tata 
kelola negara ini telah dipraktekan dan dilaksanakan 
dengan penuh kesuksesan dan kegemilangan 
dengan berbagai variasi cara mencapai consensus, 
baik melalui musyarawah umum, terbatas hingga 
ijma pada ahli dan sahabat-sahabat tertentu, hingga 
penetapan keputusan perorangan. Upaya-upaya ini 
sampai kemudian terus berkembang kepada 
berdirinya negara, daulah dan kekhalifahan. 
Masyarakat yang masih berdiri di atas kabilah dan 
suku bangsa kemudian dipersatukan atas dasar 
persamaan hak dan status. Hal yang paling menarik 
adalah ketika kaum Muslim mengadakan konsensus 
pemilihan umum yang pertama dikalangan 75 
penduduk Yastrib yang berkumpul di Aqabah 
Mekah, maka para anggota yang dipilih didasarkan 
pada susunan suku bangsa, lalu diumumkannya 
konstitusi Islam yang pertama di dalam pasal 
satunya disebutkan: "sesungguhnya segenap 
mereka (warga negara) adalah satu umat yang bebas 
dari manusia lainnya" (Pulungan, 1994). Dengan 
piagam di atas maka melahirkan "ummah" 
(kedaulatan rakyat). Konsepsi-konsepsi inilah yang 
sebetulnya membuat risalah nabi Muhammad (saw) 
mampu memberikan satu loncatan perdaban yang 
jauh yang sangat revolusioner, merombak semua 
tatatanan dan prinsip-prinsip sosial dalam bersuku 
dan berbangsa.  

Hijrahnya nabi Muhammad (saw) ke Yastrib 
(Madinah) pada tahun 622 H juga dipahami sebagai 
dimulainya perhitungan kalender tahun Islam. 
Walaupun begitu jauh sebelumnya yaitu sekitar 
tahun 611 ajaran Islam sudah mulai disiarkan 
ditandai turunnya wahyu dari Allah untuk 
mendakwahkan Islam. Pada awalnya dakwah 
dilakukan secara terbatas dan eksklusif kepada pada 
keluarga dan para sahabat Nabi saja di Mekah. 
Setelah tiga tahun turunlah Ayat-ayat yang 
memerintahkan nabi Muhammad (saw) agar 
mendakwahkan Islam kepada Masyarakat umum. 
Pada periode Mekah ini belum dimulai kehidupan 
bernegara. Nabi Muhammad (saw) ketika itu tidak 
mendapat risalah untuk mendirikan negara dan juga 
tidak secara faktual beliau dan penduduk Mekah 
lainnya berada dalam pemerintahan kesukuan dan 
kabilahnya masing-masing. Risalah yang ada selama 
di Mekah terbatas pada masalah tauhid, ukhuwah 
Islamiyah, dan mendekatkan diri kepada Tuhan 
(Mulia, 2001). Ayat-ayat al-Quran yang di turunkan 
pada periode Mekah ini menyampaikan tentang 
praktik ketidakadilan, adab yang buruk, praktik-
muamalah bisnis yang curang, penindasan dalam 



8 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

bidang ekonomi dan politik, perbudakan terhadap 
dhuafa dan berbagai ketimpangan sosial lainnya 
(Rahman, 1990). Periode Mekah ini juga dalam 
tanggapan para petinggi Quraisy adalah satu 
kemajuan dan kemakmuran, walaupun dipenuhi 
dengan praktik semacam itu. Dalam masa ini 
sebelum terbentuknya pemerintahan ataupun 
struktur sosial kaum muslim dalam kelompok kecil, 
nabi Muhammad (saw) adalah individu yang 
melakukan amar ma’ruf nahi munkar. 

 

2.2. Latar belakang terbentuknya negara  

Setelah kesulitan dan penolakan yang diberikan 
oleh penduduk Mekah itu nabi Muhammad (saw) 
dengan para sahabat mengarahkan dakwahnya 
kepada penduduk Yastrib, barulah kemudian beliau 
dengan kaum muslim berkumpul sebagai satu 
kelompok yang kemudian dipersaudarakan, yakni 
Muhajirin dan Anshar. Kelompok yang 
dipersaudarakan ini kemudian bersatu menjadi satu 
kelompok yang besar dengan konsep yang berbeda 
dari konsep kesukuan dan kabilah sebelumnya, dan 
menjadi kelompok sosial yang sangat besar di 
Madinah. Pengaruh kaum muslimin yang terus 
berkembang mengantarkan satu momentum besar 
dimana sebagai salah satu kelompok yang dominan, 
mereka memulai membuat suatu konsensus 
perjanjian masyarakat dengan seluruh kelompok 
masyarakat dan penduduk di Yastrib baik yang 
muslim maupun non-muslim (Djaelani, 1995).   
Perjanjian masyarakat itu terkenal dengan nama 
baiatul aqabah. Baiatul aqabah ini terjadi dua kali 
yang pertama dipandang  sebagai  "pakta 
persekutuan" antara nabi dengan kaum muslim 
Yastrib untuk menerimanya dan terjadi di Mekah. 
Dalam perjanjian baiatul aqabah  ini disepakati 
untuk saling melindungi keselamatan satu sama 
lain, membantu dan membela kepentingan pihak-
pihak yang berjanji (Mulia, 2001). Perjanjian 
tersebut dapat dipandang sebagai awal berdiri dan 
lahimya negara dalam Islam. Karena salah satu teori 
pembentukan sebuah negara adalah dengan adanya 
perjanjian masyarakat atau kontrak sosial (Isjwara, 
1980). 

Setelah Baiatul aqabah pertama disepakati, nabi 
Muhammad (saw) bersama para pengikutnya 
berhijrah ke Yastrib ketika kondisi di Mekah sudah 
tidak bersahabat. Hijrahnya nabi Muhammad (saw) 
ke Madinah mendapatkan sambutan yang sangat 
baik oleh sebagian penduduk, ada pula yang tidak 
senang dengan kedatangannya, yaitu orang-orang 
yang masih tetap dengan agama leluhur mereka. 
Mereka memandang kedatangan Nabi telah 

merusak rencana mereka untuk mengukuhkan 
Abdullah bin Ubay salah seorang tokoh mereka 
sebagai pemimpin masyarakat Yastrib. Namun dari 
perjanjian yang berhasil dibuat menandakan 
kelompok Abdullah bin Ubay ini tidak mampu 
menghalangi konsensus yang menyepakati nabi 
Muhammad (saw) sebagai pemimpin yang 
memegang amanat untuk pemerintahan di Yastrib 
(Ahmad, 1977). Yastrib sendiri terdiri dari banyak 
kabilah-kabilah seperti di Mekah, termasuk 
diantaranya kabilah Yahudi. Konflik dan 
ketegangan yang terus menerus telah memberikan 
peluang bagi nabi Muhammad (saw) mengambil 
peran untuk mendamaikan, memberikan rasa adil, 
ketertiban dan pertahanan bagi seluruh kaum di 
Yastrib. Bani Aus dan bani Khazraj yang selalu 
bertikai juga dapat didamaikan begitu pula konflik 
antara orang-orang Arab dengan orang-orang 
Yahudi. Hal lain yang mendukung Nabi untuk tetap 
mendakwahkan Islam di Madinah adalah bahwa di 
kota tersebut kaum muslim diterima dengan 
perlakuan yang baik tidak seperti yang mereka alami 
di Mekah (Mulia, 2001).  

Langkah pertama yang dilakukan nabi 
Muhammad (saw) adalah memberikan kebebasan 
beragama kepada semua penduduk Yastrib sesuai 
dengan keyakinannya masing-masing. Selain itu 
nabi Muhammad (saw) juga melakukan langkah 
konkrit kepada masyarakat muslim dengan 
membangun masjid sebagai lembaga keagamaan 
dan sosial untuk membina persaudaraan di antara 
sesama muslim sebagai pusat informasi. Adapun 
terhadap golongan non-muslim adalah dengan 
membuat perjanjian tertulis yang menitikberatkan 
pada kepentingan umum, menjamin kebebasan 
beribadah bagi semua penduduk, mewujudkan 
pertahanan dan perdamaian, menekankan 
kerjasama, persamaan hak dan kewajiban dan 
mengikis segala perbedaan pendapat Perjanjian 
kesepakatan ini dibuat pada ruang lingkup dan 
tatanan sosial yang lebih tinggi lagi pada tahun 
pertama Hijriah dengan nama ”Piagam Madinah”.  

Piagam Madinah ini dapat refleksikan pada tata 
kelola negara modern adalah perundangan dasar 
selayaknya ‘Declaration of Independence’ yang 
dimiliki Amerika Serikat ataupun ‘Pembukaan 
UUD 1945’ yang dimiliki Indonesia. Dengan 
adanya piagam tersebut terjadilah pengorganisasian 
penduduk Madinah yang majemuk menjadi satu 
kesatuan struktur masyarakat dalam lingkup yang 
lebih besar, yakni berwilayah atau berkawasan. 
Komunitas sosial yang berkembang ini secara tertib 
yang menyepakati satu konsensus bersama yang di 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 9
 

 

 
 

dalamnya terdapat suatu sistem hubungan interaksi 
sosial yang mencakup semua kelompok untuk hidup 
bersama dan bekerjasama dalam suatu wilayah. 
Terwujudnya piagam Madinah merupakan bukti 
sifat dan visi kenegaraan dari nabi Muhammad 
(saw).  Dengan ini secara tidak langsung dapat 
dikatakan upaya-upaya melakukan revolusi sistem 
tatanan sosial oleh Islam yang berdasarkan 
persamaan hak sebagai manusia telah berkembang 
kepada dibentuknya struktur sosial yang juga 
berkembang dengan prinsip-prinsip persamaan 
tersebut. Upaya ini mengakomodir semua pihak, 
termasuk Yahudi, dan mempersatukan bangsa Arab 
Yastrib di bawah kepemimpinan yang berkeadilan 
sosial dan sejahtera. Bagi umat Islam, nabi 
Muhammad (saw) dengan risalahnya telah 
mengakomodir terciptanya persatuan dan kesatuan 
serta persaudaraan diantara kaum Muhajirin dan 
Ansar. Nabi Muhammad (saw) diakui telah 
mengembalikan kembali persatuan antar suku yang 
sebelumnya berkonflik (Sukarja, 1995).  

2.3. Unsur-unsur terbentuknya negara  

Terbentuknya negara dan pemerintahan selain 
karena faktor kemauan, juga didasari oleh faktor 
yang telah dijabarkan diatas, yakni keperluan dari 
struktur sosial masyarakat yang terus berkembang. 
Terwujudnya negara dan pemerintahan jika melihat 
apa yang dilalui oleh nabi Muhammad (saw) adalah 
proses-proses yang dilalui dari menyampaikan, 
kemudian memperjuangkan kebaikan, sehingga 
kemudian diikuti oleh pengikutnya, dan dipercaya 
oleh komunitas masyarakat lainnya. Kemudian 
terus bertransformasi hingga menjadi pemerintahan 
dan negara berdaulat yang memenuhi kesejahteraan 
masyarakatnya dan memberikan keamanan bagi 
mereka (Isjwara, 1980). Setidaknya dapat 
disampaikan unsur-unsur terbentuknya negara 
adalah: 

 Tujuan dan misi  

Negara adalah manifestasi dari nilai-nilai yang 
akan diperjuangkan. Negara dapat terwujud 
daro proses tranformasi yang merupakan 
manifestasi dari idealisme. Semakin 
berkembang ruang lingkup wilayah dan 
semakin banyak penduduknya, maka struktur 
sosial dari kesukuan dan kabilah dalam satu 
proses bertransformasi menjadi negara.   

 Pemerintah (government) 

Pemerintah adalah organisasi pengelola dalam 
negeri yang berwenang merumuskan aturan 
dan perundang-udangan yang mengikat seluruh 
penduduk di wilayahnya.  

 Rakyat  

Rakyat adalah unsur penyusun negara yang 
terpenting. Rakyat adalah pihak yang 
melakukan kegiatan partisipatif dalam negara, 
baik dalam pemerintahan, kegiatan usaha 
ataupun sosial lainnya. Rakyat menyepakati 
poin-poin yang disepakati bersama dalam 
mencapai keadilan dan kesejahteraan bersama.  

 Ruang wilayah 

Dalam pembahasan diatas kita mendapati 
pengembangan pemerintahan dimulai dari 
kesepakatan-kesepakatan atau konflik dan 
diakhiri dengan kesepakatan. Dimana salah 
satu kesepakatan berkaitan dengan ruang 
wilayah aturan dan hukum yang disepakati 
berlaku. Tanpa ruang wilayah, hukum dan 
aturan dalam negara berada dalam area abu-
abu, dimana aturan dan konsepsi negara ini 
berlaku. 

 Otoritas kedaulatan 

Kedaulatan adalah pengakuan kekuasaan atas 
eksistensi negara, baik pengakuan kedaulatan 
dari pihak lain, maupun pengakuan kedaulatan 
didalam negera itu sendiri. Pengakuan 
kedaulatan ini juga berupa berupa pengakuan 
atas aturan undang-undang negera dan hukum 
yang dilaksanakan dalam negara tersebut.  

2.4. Landasan normatif dalam Islam  

Islam adalah risalah yang berisi etika-etika 
normatif yang mengajarkan kebaikan. Al-Quran 
dan as-Sunnah adalah referensi utama dari Islam, 
kemudian diikuti oleh pemahaman-pemahaman 
terhadap referensi tersebut oleh para ulama-ulama 
terdahulu (salaf) dari kalangan sahabat, hingga 
ulama-ulama kontemporer kini yang pada 
umumnya juga didasarkan oleh ijma atau lembaga 
fatwa (Abbas, 2006; Afifi, 2021). Islam juga 
menitik beratkan kepada pemahaman individu 
untuk mengambil keputusan yang 
mempertimbangkan baik dan buruk berdasarkan 
nilai-nilai yang disampaikan oleh Islam, baik dari 
pemahamannya terhadap teks al-Quran dan as-
Sunnah, pemahaman nalar terhadap realitas maupun 
pengalaman-pengalaman pribadi dalam menyikapi 
baik dan buruk (Abbas, 2010, 2012).   

Beberapa ayat dan referensi dari al-Quran 
menjelaskan topik tentang amanah, kepemimpinan 
yang dalam konteks lebih besar bisa berupa 
organisasi, institusi, bahkan hingga dalam struktur 
sosial yang lebih besar dan lebih kompleks seperti 
pemerintahan dan negara. Diantara ayat-ayat 
tersebut adalah:  



10 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

"Ikutilah apa yang diturunkan kepadamu dari 
Tuhanmu dan janganlah kamu mengikuti pemimpin-
pemimpin selain-Nya. Amat sedikitlah kamu yang 
mengambil pelajaran". (Qs. Al-A'raaf 7:3) 

"Sesungguhnya tidak ada yang berhak menjadi 
pemimpin kamu, melainkan mereka yang beriman, yang 
mendirikan sholat, dan membayar zakat. Mereka itu 
tunduk kepada perintah-perintah Allah". (Qs. Al-Maidah 
5:55)  

"(Kaum beriman itu adalah) mereka yang jika kami 
beri kekuasaan di muka bumi, mereka akan menegakkan 
sholat dan menunaikan zakat serta memerintahkan 
kebajikan dan melarang kemunkaran". (Qs. Al-Hajj 
22:41) 

"Dan Allah telah berjanji kepada orang-orang yang 
beriman di antara kamu dan beramal saleh bahwa Dia 
sungguh akan menjadikan mereka penguasa di bumi, 
sebagaimana Dia telah menjadikan orang-orang yang 
sebelum mereka berkuasa". (Qs. An-Nur 24:55) 

"Dan Dialah yang telah menjadikan kamu pemimpin-
pemimpin di bumi dan Dia meninggikan sebagian kamu 
atas sebagian yang lain beberapa derajat". (Qs. Al-
An'am 6:165) 

"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu 
menjadikan orang-orang Yahudi dan Nasrani sebagai 
pemimpin-pemimpinmu, sebagian mereka adalah 
pemimpin bagi sebagian yang lain. Barang siapa di 
antara kamu mengambil mereka sebagai pemimpin maka 
orang itu termasuk golongan mereka. (Qs. Al-Maidah 
5:51)  

"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu 
mengambil mereka menjadi pemimpinmu, orang-orang 
yang membuat agamamu menjadi ejckan dan 
permainan". (Qs.Al-Maidah 5:57) 

Al-Quran yang menjadi risalah memberikan 
jawaban dan sebagai pedoman bagi manusia. Al-
Quran yang bersifat universal bukan hanya mengatur 
ritual keagamaan dan beribadatan antara manusia dengan 
Tuhan atau manusia dengan khaliq. Akan tetapi 
secara eksplisit memberikan jawaban atas 
persoalan-persoalan dalam banyak bidang baik 
sosial, ekonomi, budaya dan hukum. Oleh karena itu 
seorang muslim beriman adalah menjadi kewajiban 
untuk menjadikan al-Quran sebagai rujukan dalam 
setiap aspek kehidupannya. 

"Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa 
yang Allah turunkan. Dan janganlah kamu mengikuti 
hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran 
yang telah datang kepadamu". (Qs.Al-Maidah 5:48) 

"Apakah hukum jahiliyah yang mereka kehendaki, dan 
hukum siapakah yang lebih baik dari pada hukum Allah 
bagi orang-orang yang yakin?" (Qs. Al-Maidah 5:50) 

"Kemudian Kami jadikan kamu berada di atas suatu 
syari'at (peraturan) dari segaia perkara itu. Maka ikutilah 
syari'at itu dan janganlah kamu ikuti hawa nafsu orang-
orang yang tidak mengetahui". (Qs. AI- Jaatsiyah 45:18) 

"Al-Quran ini adalah sebagai pedoman bagi 
manusia, petunjuk dan rahmat bagi kaum yang 
neyakini". (Qs. Al-Jaatsiyah 45:20)  

"Dan terhadap apa yang kamu perselisihkan maka 
putuskan (kembalikan) kepada (syari'at) Allah, itulah 
Allah Tuhanku, kepada-Nyalah kami bertawakkal dan 
kepada-Nyalah aku kembali". (Qs. Asy-Syuura 26:10) 

"Hendaklah ahli Injil itu menghukum men unit yang 
diturunkan Allah dalam Injil itu siapa saja yang 
menghukum tidak dengan hukum yang diturunkan Allah 
sesungguhnya mereka adalah orang-orang fasik". (Qs. Al-
Maidah 5:47) 

Ayat-ayat di atas telah menjelaskan bahwa 
sesungguhnya Allah (swt) memerintahkan kita untuk 
senantiasa mengembalikan segala permasalahan dan 
berhukum dengan segala yang telah ditetapkan-Nya 
di dalam al-Quran dan as-Sunnah. Karena al-Quran 
diturunkan sebagai pedoman manusia dan petunjuk 
yang mencakup segaia aspek kehidupan. Kewajiban 
tersebut merupakan hal yang tidak dapat ditawar lagi 
karena secara tegas Allah menghukumkan kafir 
kepada orang-orang yang tidak memperhatikan 
penjelesan tersebut. 

3. Prinsip politik (siyasah) dalam Islam  

3.1. Maqasid syariah 

Islam tidak memberikan hak pemerintahan 
negara diserahkan kepada mereka yang dalam 
hidupnya dekat khurafat, takhayul dan maksiat. 
Islam memberikan panduan untuk berhati-hati 
dalam memilih seorang pemimpin. Oleh karena itu 
kepemimpinan negara haruslah seorang muslim 
yang memahami ajaran Islam dan memiliki karakter 
yang baik (Natsir, 2000). Alasan sebetulnya kenapa 
disebutkan harus seorang muslim yang kompeten, 
adalah lebih karena nilai-nilai ideal tentang 
kebaikan yang ditawarkan oleh Islam menyangkut 
banyak aspek dalam kehidupan (Abdurezak A. 
Hashi, 2011; Afifi & Abbas, 2023; Al-Attas, 1997; 
Madjid, 1995; Shihab, 2020). Nilai-nilai Islam ini 
yang sebetulnya coba ditawarkan oleh pemimpin 
muslim yang memiliki kompetensi yang memadai. 
Dalam referensi klasik seperti al-Ahkam al-



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 11
 

 

 
 

Sulthaniyah karya al-Mawardi dan tibrul al-Masbuk 
fi nashihah al-Mulk karya al-Ghazali mensyaratkan 
pemimpin dengan kompetensi yang lebih berat 
dalam pemahaman keagamaan (Kristiannando, 
2013). 

Tujuan Islam sebagai syariat (hukum aturan), 
cara pandang pemikiran (worldview) adalah untuk 
memelihara kemaslahatan umat manusia. 
Kemaslahan umum atau hak asasi sendiri dalam 
Islam mencakup: menjaga agama, jiwa, akal, 
keturunan dan harta (Abbas, 2021; Afifi & Abbas, 
2023; Al-Syâthibi, 2003). Sehingga prinsip politik 
dalam Islam juga didasarkan kepada adanya aturan 
hukum yang ideal (syariat) untuk menciptakan 
kemaslahatan tersebut. Beberapa prinsip-prinsip 
politik (siyasah) untuk menciptakan kemaslahatan 
diantaranya adalah: prinsip persamaan perlakuan, 
prinsip keadilan, prinsip kebersamaan, dan prinsip 
pertanggungjawaban. 

3.2. Prinsip persamaan (equality) 

Keberadaan masyarakat, terutama masyarakat 
Arab sebelum datangnya Islam, adalah terpecah-
pecah dalam kabilah-kabilah. Masing-masing 
kabilah mengusung ashabiyyah (kefanatikan kepada 
suku, golongan ataupun keluarga) dan nasab 
(keturunan), walaupun mereka pada awalnya 
memiliki satu asal yang sama. Tanpa adanya tujuan 
dan ide persatuan yang lebih besar dari masalah 
ashabiyah dan nasab membawa mereka kepada 
konflik ketika menundukkan permasalahan di 
struktur sosial yang lebih besar. Nabi Muhammad 
(saw) yang dikenal oleh masyarakat Arab Quraisy 
pada saat itu sebagai al-Amin (yang dipercaya), 
berasal dari ashabiyyah bani Hasyim yang 
terpandang dan nasab yang baik juga 
dipertentangkan tidak lain oleh internal keluarganya 
sendiri, seperti Abu Lahab dan Abu Jahal.  
Pertentangan, kekacauan politik dan sosial timbul 
dari konflik tersebut (Azzam, 1964). Masyarakat 
Quraisy pada saat itu terpaku pada persoalan 
ashabiyyah dan nasab itu tidak mengenal 
persamaan antara sesama manusia, suatu kabilah 
sibuk dengan kepentingan kabilahnya sendiri, tanpa 
adanya kepedulian sosial terhadap kabilah lainnya 
tidak merasa saling memiliki, dan tidak saling 
melindungi antara satu kabilah dengan kabilah lainnya. 
Islam mengajarkan ada persamaan dalam perbedaan 
dalam struktur sosial tersebut, yakni sebagai sesama 
manusia dan hamba Tuhan. Sehingga Islam 
memberikan satu paradigma baru bagaimana adanya 
persamaan yang lebih besar dan mengakui hak-hak 
ashabiyah ataupun nasab yang digadang-gadang 
bangsa arab, selama tidak bertentangan dengan nilai-
nilai etika moral yang disampaikan oleh Islam. Isu 

perbudakan yang direformasi oleh Islam, pada akhirnya 
mulai diakui secara global setelah beberapa abad 
reformasi yang dilakukan oleh nabi Muhammad (saw). 

Nabi Muhammad (saw) melihat sistem 
kehidupan bangsa Arab yang terpaku pada 
persoalan ashabiyyah  dan nasab, sehingga 
membiarkan berkembangkannya status perbudakan 
dan kehalalan dalam berbisnis adalah tidak sesuai 
dengan norma-norma ajaran Islam. Karena Islam 
memandang manusia satu visi, yaitu sebagai hamba 
Allah (swt) yang beribadah hanya kepada-Nya. 
Maka ketika rasuiullah (saw) berhijrah ke Madinah 
(keberadaan penduduk Madinah yang majemuk) di 
mana beliau memiliki posisi politik yang kuat, 
beliau berusaha membangun tatanan kehidupan 
yang harmonis, penuh rasa persaudaraan di antara 
semua golongan, dan kemudian membuat 
kesepakatan konsensus dengan seluruh penduduk 
Madinah dalam legal formal, dalam bentuk naskah 
piagam (shahifah) (Sukarja, 1995). Seluruh 
penduduk Madinah memiliki hak dan status yang 
sama atau persamaan dalam kehidupan sosial 
kemasyarakatan kecuali yang disepakati khusus 
berdasarkan keadaan yang disepakati. Ketetapan 
persamaan ini tertulis dalam piagam Madinah pada 
pasal 16 dan pasal 46 (Sjadzali, 1993). 

Pasal 16 : Kaum Yahudi yang mengikuti kami akan 
memperoleh pertolongan dan hak persamaan, serta akan 
terhindar dari perbuatan makar yang merugikan. 

Pasal 46 : Kaum Yahudi Aus, sekutu (hamba sahaya) 
dan dirinya masing-masing memiliki hak sebagaimana 
kelompok-kelompok lainnya yang menyetujui perjanjian 
ini, dengan perlakuan baik dan sesuai dengan semestinya 
dari kelompok-kelompok tersebut. Sesungguhnya kebajikan 
itu berbeda dengan perbuatan dosa. Setiap orang harus 
bertanggung jawab atas setiap perbuatan yang 
dilakukannya. 

Ketetapan dua pasal tersebut dari beberapa pasal 
dalam piagam Madinah berkaitan dengan kemaslahatan 
umum yang mengakui hak-hak kaum Yahudi untuk 
diperlakukan dengan baik, sebagaimana hak dan 
kewajiban yang dimiliki oleh kaum muslimin. Islam 
membuang segala bentuk diskriminasi jenis tingkatan 
golongan manusia, Islam menetapkan menurut 
fitrahnya bahwa manusia mempunyai nilai yang 
sama, tak ada superioritas ataupun inferioritas 
secara absolut seperti budak sepanjang masa 
walaupun telah dimerdekakan (Sumayyah, ibu dari 
Ammar bin Yassir). Seluruh manusia adalah 
makhluk yang terhornat dan mempunyai kehormatan, 
serta pengakuan hak-hak yang sama antara kaum 
muslim dan non-muslim (Ardani, 2001). Ketetapan 
tersebut mengandung makna yang lebih khusus, 
yaitu persamaan hak hidup, hak keamanan jiwa, hak 



12 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

perlindungan baik laki-laki maupun perempuan, 
dan baik golongan Islam maupun non-Islam. 
Dengan demikian piagam Madinah tidak mengenal 
kategori yang membedakan diantara penduduknya. 
Umat Islam dan penduduk lain sama-sama diakui 
hak-hak sipilnya, tidak ada satu golongan pun yang 
diistimewakan. 

Prinsip persamaan ini telah direalisasikan oleh 
rasulullah sebelum Piagam Madinah dibentuk, beliau 
tidak membedakan kaum lemah dan hamba sahaya 
(Fariz, Maufur, & Shaleh, 2000).  Perlakuan sama rata 
antara manusia diperkuat oleh hadis nabi (saw) (Al-
Asqalani, 2018).  

"Wahai manusil ketahuilah bahwa Tuhanmu adalah 
satu, dan tidak ada kelebihan bagi seorang Arab atas 
oran g yang bukan Arab, tidak pula bagi bukan orang 
Arab atas oran g Arab, tidak pula bagi seorang yang hi 
tarn atas seorang yang merah, kecuali dengan taqwa." 
(HR. Al-Bukhori). 

Hadis di atas menjelaskan bahwa tidak ada 
perbedaan antara manusia dengan manusia lainnya 
dari segi hak yang asasi. Mereka memiliki 
persamaan hak secara sempurna tanpa memandang 
warna kulit, suku, bahasa ataupun bangsa. Tidak 
seorang pun atau kelompok manapun yang memiliki 
hak maupun perbedaan dalam kedudukan asasi 
sebagai manusia yang merdeka (Al-Maududi, 1993; 
Maududi, 2013). Ummat manusia seluruhnya adalah 
sama, keutamaan mereka terletak kepada kualitas 
ketaatan mereka kepada sang pencipta. Prinsip ini 
telah diaktualisasikan dalam Piagam Madinah yang 
dengan tujuan untuk mempersatukan penduduk 
majemuk yang dimiliki kota Madinah, dan melerai 
konflik-konflik agar tercipta ketertiban di kalangan 
warga, serta menghilangkan fanatisme jahiliah yang 
berbangga diri dengan keturunan dan ras. Dengan 
persatuan dan inklusifitas tersebut mereka dapat 
bekerjasama dan bertoleransi dalam kehidupan 
bermasyarakat dan bernegara (Amiruddin, 2000).  

Dalam al-Quran, persamaan hak merupakan 
salah satu dasar-dasar Islam yang terpancar dari 
dasar aqidah dengan menyoroti esensi persamaan 
manusia dari asal-usul kejadiannya sebagai asal 
yang sama yakni anak keturunan Adam (as) (Al-
Mubarak, Bahri, & Hariyanto, 1995). 

"Dan kami benar-benar telah memuliakan anak 
keturunan Adam, dengan memberinya kendaraan di 
darat dan di laid; dan kami berikan rezeki mereka yang 
baik-baik dan kami membuat mereka melebihi 
kebanyakan makhluk yang kami ciptakan." (Qs. Al- Isra 
17 : 70) 

Sekalipun manusia diciptakan berbangsa-bangsa 
dan bersuku-suku. Terdapat perbedaan dan ciri khas 

antara satu dengan yang lainnya untuk saling kenal 
mengenal. Perbedaan tersebut bukan dimaksudkan 
untuk menunjukan superioritas antara satu suku 
bangsa terhadap yang bangsa yang lainnya. 
Melainkan perbedaan tersebut untuk dihimpun 
menjadi suatu sinergi yang produktif. Islam datang 
untuk menyeru manusia agar memberantas 
fanatisme suku, keturunan dan golongan islam 
menyeru persamaan di antara seluruh umat 
manusia. Manusia yang berasal dari Barat atau 
timur, dari keturunan bangsawan atau dari rakyat 
jelata, dari orang kaya atau dari orang miskin, 
semuanya sama saja (Ardani, 2001). Persamaan di 
hadapan hukum ini juga yang ditegaskan dan 
dikhususkan oleh Abu Bakar ash-Siddiq (ra) yang 
disampaikan setelah dibaiat menjadi khalifah: 

"Ketahuilah bahwa orang yang paling lemah di 
antara kalian adalah orang yang paling kuat hingga aku 
dapat mengambil hak (orang lain) dari dia, dan orang 
yang paling kuat di antara kalian adalah orang yang 
lemah sampai aku dapat memberinya hak-haknya." (Rais 
& Al-Kattam, 2001) 

3.3. Prinsip keadilan (fairness) 

Keadilan adalah prinsip yang al-Quran meminta 
dengan mendesak untuk mencari dan 
menerapkannya. Islam menempatkan keadilan 
(tidak dzalim) sebagai tujuan setelah beriman 
kepada Allah (swt). Keadilan merupakan salah satu 
pokok yang sangat penting dan disadari oleh fitrah 
manusia sejak mereka mulai berakal. Keadilan yang 
sesuai dengan fitrah ini menyangkut dari persoalan 
yang pribadi, sederhana dalam masyarakat hingga 
persoalan pada struktur sosial kehidupan politik 
bernegara dalam pemerintahan. Keadilan 
merupakan salah satu syarat pokok agar 
terbentuknya pemerintahan yang memiliki 
kedaulatan, diakui oleh rakyat dan negara lainnya. 
Hal ini didasari karena keadilan adalah perkara asasi 
alamiah (fitrah) bagi seluruh makhluk. Keadilan 
yang menjadi pondasi terbentuknya suatu 
pemerintahan, akan sangat berpotensi memberikan 
kemajuan, kesuksesan dan kemaslahatan, siapapun 
siapapun yang menjadi pemerintah. 

Keadilan mengandung pengertian meletakkan 
sesuatu pada tempatnya. Dalam Islam tujuan 
tertinggi dari diutusnya seorang Muhammad (saw) 
sebagai seorang rasul adalah membimbing manusia 
untuk mencapai keadilan. Karena itu keadilan 
dalam Islam merupakan perpaduan dan nilai-nilai 
etis yang pokok antara hak dan moralitas, 
sebagaimana rasul menerapkannya (Abbas, 2015; 
Afifi, 2021; Bahesty & Bahonar, 1991). Islam 
memiliki standar keadilan yang obyektif karena 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 13
 

 

 
 

standar keadilan dan kebaikan didasarkan pada 
norma-norma baik-buruk dan prinsip-prinsip 
hukum yang fundamental dalam al-Quran dan as-
Sunnah (Abbas, 2008). Risalah Islam tidak 
dimaksudkan untuk mendistorsi kebebasan pribadi, 
akan tetapi mengelola kebebasan tersebut untuk 
kemaslahatan yang lebih baik dan lebh besar, serta 
melindungi hak-hak manusia lainnya. 

Keadilan dapat dijelaskan dengan empat pokok 
pendekatan. Pertama, keadilan mengandung 
pengertian keseimbangan (balance), tidak pincang 
sebelah dalam suatu kesatuan untuk menuju tujuan 
yang disepakati. Kedua, keadilan mengandung 
makna persamaan, tetapi bukan persamaan mutlak 
terhadap semua orang dalam arti sempit, keadilan 
dalam persamaan bukan memperlakukan semua 
secara sama, tanpa memperhatikan adanya 
perbedaan kemampuan, tugas dan fungsi seseorang. 
Keadilan diperlakukan secara proporsional sesuai 
dengan ukuran yang tepat. Bila semua orang 
diperlakukan sama tanpa mempertimbangkan 
fungsi-fungsi, tugas dan kemampuannya, ini adalah 
salah satu bentuk pembiaran yang akan mengarah 
kepada  kezhaliman bagi yang lainnya ataupun 
kepentingan yang lebih besar. Ketiga, keadilan 
dalam perhatian kepada hak-hak pribadi. Ada dua 
hal yang harus dijelaskan mengenai keadilan atas 
hak pribadi ini. Yakni yang berkaitan dengan 
masalah hak dan pemilikan, hak dan pemilikan 
seseorang sesuai dengan usaha dan hasil usahanya. 
Begitu juga hasil pemilikan yang bersifat alami, 
misalnya hak bayi untuk mendapatkan air susu. 
Adalah kezaliman bagi seorang ibu apabila tidak 
memberikan air susunya. Kemudian yang berkaitan 
dengan masalah kekhususan masalah hakiki 
manusia yaitu, kualitas manusia tertentu yang harus 
dipenuhi oleh dirinya dan diakui oleh orang lain 
dapat mencapai tujuan hidupnya yang lebih tinggi 
(mencapai prestasi atau hasil karir), dan yang 
menghalanginya adalah kezhaliman. Keempat, 
keadilan dari Tuhan berupa kemurahan dan 
kelimpahan rahmat-Nya kepada sesuatu atau 
seseorang selaras dengan kesediaannya menerima 
eksistensi dirinya (Madjid, 1992).  

Apabila keadilan sudah dirasakan secara 
menyeluruh maka akan tercipta keharmonisan, 
toleransi, dan rasa hormat dan ketaatan kepada 
pemimpin ataupun aturan yang berlaku. Jika  
penguasa sudah bersikap adil, maka kebahagiaan 
akan cepat dirasakan oleh manusia (rakyat). Hal ini 
sangat sejalan dengan prinsip keadilan dimana 
Islam pun sangat menganjurkan prinsip tersebut, 
dalam al-Quran surat An-Nahl:  

"Sesitngguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil 
dan berbuat kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, 

dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran 
dan permusuhan. Dm memberi pengajaran kepadamu 
agar kamu dapat mengambilpelajaran. ". (Qs. Al-Nahl 
16:90) 

Keadilan dalam hukum dapat dipahami dalam 
dua segi. Pertama, keadilan dalam memperoleh 
hak-hak yang sama ataupun proporsional menurut 
keadaan masing-masing. Kedua, keadilan dalam 
ganti rugi dalam menembus kerusakan-kerusakan 
yang muncul, baik dari aksi yang disengaja atau 
tidak sengaja. Misalnya perjanjian mengganti 
kerugian inilah keadilan menurut hukum (Zubair, 
1995). Keadilan-keadilan ini yang kemudian 
dimaksud oleh maqasid asy-syariah sebagai tujuan 
adanya pelaksanaan aturan dan hukum yang 
diperjuangkan oleh Islam. 

"Sesungguhnya kami telah membawa bukti-bukti 
yang nyata dan telah kami turunkan bersama mereka al-
Kitab dan neraca (keadilan)   supaya manusia dapat 
melaksanakan keadilan. (Qs. Al-Hadid 57 : 25) 

Piagam Madinah dan al-Quran menggunakan 
dua kata yang berbeda, yaitu 'adl dan qisth. Arti 
generik 'adl adalah “adil” (lawan aniaya) adalah 
"lurus, sama, pertengahan." Ibnu Faris 
mengartikannya istiwa' yang berarti lurus. Al-
Maraghi memberi makna dengan “menyampaikan 
hak kepada pemiliknya secara nyata.” Artinya, 
makna keadilan atau adil menekankan pada 
pengakuan dan penetapan hak-hak yang menjadi 
milik seseorang. Sedangkan al-Raghib 
mengartikannya dengan “memberi penghargaan 
yang sama” (Al-Iṣfahani, 1961). Kata qisth 
mengandung pengertian “adil, bagian, timbangan, 
atau keadilan.” Kata ini mengandung konsep 
keadilan yang berkaitan dengan hak-hak manusia 
secara seimbang. Kata al-adl dalam al-Quran juga 
mengandung makna “pertengahan dan persamaan.” 
Sehingga Islam yang mengemukakan diri sebagai 
agama pertengahan (wasathiyah) dapat diartikan 
sebagai agama yang memperjuangkan keadilan 
dalam risalahnya (Abbas & Afifi, 2021; Bakir & 
Othman, 2017; Kamali & Ramadan, 2015; 
Pulungan, 1994; Shihab, 2019).  Keadilan yang 
diperjuangkan oleh Islam bersifat inklusif, tidak 
hanya diberikan pada salah satu golongan saja 
sebagai asas persamaan kemanusiaan yang menjadi 
hak setiap manusia. 

Sedangkan al-Qisth dalam al-Quran berarti 
seimbang. Dalam tafsir Yusuf Ali diterangkan 
bahwa al-adl dalam al-Quran adalah suatu istilah 
yang bersifat komprehensif yang mencakup semua 
kebajikan dan kemanusiaan (A. Y. Ali, 1989). Kata 
al-Qisth sendiri ia artikan dengan persamaan dan 
kejujuran (Pulungan, 1994). Keadilan dapat 



14 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

diartikan sebagai praktik perlakuan secara sama di 
antara manusia, tidak memisah-misahkan dan 
membeda-bedakan di antara mereka karena 
mengikuti hawa nafsu, kepentingan atau karena 
sebab eksternal yang tidak mengizinkan persaingan 
dalam hal kebaikan (keutamaan) (Abbas, 2016; Al-
Mubarak et al., 1995). Dalam agama Islam sendiri 
telah disampaikan dengan jelas bahwa orang-orang 
non-muslim yang tinggal di negara muslim perlu 
diberikan perlindungan dari negara secara sama 
seperti yang dilakukan terhadap kaum muslimin, 
dengan catatan mereka melakukan kewajibannya. 
Non-muslim memiliki persamaan dalam hak dan 
kewajiban meskipun para ulama terdahulu lebih 
banyak menekankan pembahasan pada kewajiban-
kewajiban mereka. Kebebasan dalam beribadah dan 
berakidah juga cukup mendapat jaminan dari 
pemerintah. Sebagaimana ditetapkan dalam Piagam 
Madinah bahwa prinsip keadilan menjadi salah satu 
sistem perundang-undangan yang penting. Setiap 
warga masyarakat, baik muslim maupun non-
muslim memiliki hak persamaan dalam kehidupan 
sosial dan politik, diperlakukan dengan adil dan 
memperoleh hak perlindungan yang sama. Hal ini 
bermaksud sebagai hak untuk memperoleh keadilan 
bukan menjadi hak satu golongan saja, melainkan 
hak bagi seluruh warga negara (Abbas, 2020a; 
Shihab, 2020; Yanggo, 2018). 

Prinsip keadilan yang ditetapkan Piagam 
Madinah empat belas abad silam tidak mengenal 
baru atau kuno. Sebab, tegaknya keadilan adalah 
cita-cita abadi dan universal bagi setiap makhluk 
dan menjadi risalah nabi-nabi sebelumnya di muka 
bumi ini. Sebagaimana manusia tidak dapat hidup 
tanpa air hujan, begitu pula dengan mulia dan 
tentram tanpa diwarnai dengan keadilan di tengah 
kehidupan. Mereka tidak akan memperoleh 
ketentaran kemuliaan dalam kehidupan, karena 
selama masih ada pihak yang dirugikan dan 
didzalimi oleh pihak lain, selama penguasa tidak 
berbuat adil terhadap rakyatnya, maka akan selalu 
terjadi perselisihan dan permusuhan. Penegakan 
keadilan dalam Islam menjadi hal yang sangat 
signifikan dengan menetapkan kaidah pokok 
keadilan menjadi salah satu prinsip hukum Islam. 
Karena keadilan adalah salah satu tiang pokok 
dalam membangun masyarakat Islam dan 
pemerintahan Islam. Sebab tidak ada arti Islam 
sama sekali dalam sebuah masyarakat yang 
diwarnai kedzaliman dan tidak mengenal keadilan 
(Fariz et al., 2000). 

Perhatian Islam dalam menetapkan prinsip ini 
telah diperkuat oleh sejumlah ayat dalam al-Quran 

yang meliputi perintah menegakkan keadilan 
dengan berbagai macam bentuk usaha.. Kata “al-
'adl” dalam al-Quran mendapat sorotan dari para 
ulama dan ditafsirkan dengan berbagai macam 
penafsiran. Dalam menafsikan kat al-’adl ini 
setidaknya dapat dimaknai dalam empat makna: 
sama; seimbang; perhatian kepada hak-hak individu 
dan memberikan hak-hak itu kepada setiap 
pemiliknya; dan adil yang dinisbatkan kepada Allah 
(swt) (Shihab, 1996). Bagi al-Maududi keadilan 
merupakan tumpuan kedua, dari bangunan sebuah 
negara. Keadilan yang dimaksud Maududi adalah 
keadaan di mana semua warga negara mempunyai 
kesamaan hak dalam hukum dan undang-undang, 
dari warga negara biasa hingga pejabat-pejabat dan 
para pemimpin. Semua samadalam hukum dan 
perundang-undangan (Al-Maududi, 1993). 
Keadilan yang dimaksud oleh al-Maududi adalah 
keadilan yang sebagaimana dimaksudkan oleh 
risalah Islam. Allah (swt) sendiri menjadikan 
keadilan itu sebagai tujuan dari kepemimpinan dan 
pemerintahan (Rais & Al-Kattam, 2001). Allah 
(swt) berfirman: 

"Sesungguhnya Allah (swt) menyuruh kamu 
menyampaikan amanat kepada yang berhak 
menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila 
menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu 
menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi 
pengajaran yang sebaik-baiknya  kepadamu.   
Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha 
Melihat." (Q.S. An-Nisa 4 : 58) 

Perintah Allah (swt) kepada para penguasa yang 
mengurus kekuasaan di tengah masyarakat muslim, 
dengan melaksanakan kewajiban dan hak-haknya, 
untuk memberikan solusi terhadap segala 
permasalahan, berjanji melakukan persamaan, dan 
menegakkan keadilan di antara mereka tanpa 
memandang bahasa, negeri atau kondisi sosial 
mereka. Penguasa harus berbuat adil terhadap kedua 
belah pihak yang bertikai dan mengadili dengan 
benar menurut hukum (syari'ah) tanpa memandang 
ras, golongan, dan status sosial mereka, meskipun 
yang ditangani ialah keluarga sendiri atau orang 
lain, kawan, atau atasan. Dalam hadis shahih 
disebutkan: 

"Sesungguhnya telah hancur generasi sebelum 
kalian, karenajika ada orang yang terhormat diantar 
mereka mencuri, mereka biarkan danjika orang lemah 
mencuri, mereka kenakan sangsi. Demi Allah, jika 
Fatimah binti Muhaammad mencuripasti kupotong 
tangannya.(HR. Bukhori) (Al-Asqalani, 2018). 

 Jika pelaksanaan keadilan dalam suatu negara 
tidak merata, dan hukum hanya berlaku bagi orang 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 15
 

 

 
 

kuat tidak bagi orang lemah, bagi orang terkenal 
tidak bagi orang tak dikenal. Maka sesungguhnya 
jiwa sebagian orang merasakan kepedihan yang 
pahit. Sehingga ketundukan mereka terhadap 
negara melemah. Mereka tidak berkepentingan 
dengan kelestarian atau kehancuran negara dan 
tersebarnya kedzaliman di masyarakat, karena hak 
adalah bagi orang kuat, bukan bagi hukum. Maka 
keadaan negara seperti itu tak akan pernah jaya. 
Itulah sebabnya Ibnu Taimiyah menyampaikan 
dalam Majmu Fatawa yang bermaksud: 

"Negara adil akan tetap jaya walaupun kafir. Dan 
negara dzalim akan hancur walaupun Islam." 

Untuk menilai suatu keadaan sebagai tidak adil, 
adalah melihat dari apa yang terjadi di masyarakat 
tersebut, dan bukan dari suatu teori abstrak. 
Masyarakat biasanya mempunyai perasaan cukup 
peka terhadap ketidakadilan jika dilakukan oleh 
pemimpin, walaupun begitu masyarakat sebagai 
kelompok sosial juga terkadang mudah untuk 
digiring terhadap opini-opini yang merubah 
pemahamannya terhadap keadilan (Basuki & 
Setyawan, 2022; Na’im, 2017; Rahmadhany, Aldila 
Safitri, & Irwansyah, 2021). Sehingga kesadaran 
keadilan masyarakat tidak boleh dipahami sebagai 
sesuatu yang absolut, melainkan sebagai proses 
pembelajaran literasi dan pengembangan terus 
menerus dalam proses komunikasi sosial (Afifi & 
Abbas, 2019; Bahri, 2021; D. Kurniawan & Afifi, 
2023).  

3.4. Prinsip kebersamaan (musyawarah) 

Musyawarah merupakan bentuk masdar dari 
akar kata syawara-yusaawiru yang berarti 
menampakkan, menawarkan, atau mengambil 
sesuatu (Faris, 1972).   Musyawarah     yang  diambil   
dari   kata  syawara  ini   bermakna mengeluarkan 
madu dari sarang lebah (Shihab, 1996). Makna ini 
kemudian berkembang mencakup segala sesuatu 
yang dapat diambil dan dapat dikeluarkan termasuk 
pendapat dan pemikiran dari orang lain, sehingga 
musyawarah dapat juga berarti mengajukan 
pendapat atau mengambil pendapat sebagai 
pertimbangan dalam sesuatu hal. Sejalan dengan 
makna dasarnya yaitu madu untuk obat, maka 
musyawarah sepatutnya digunakan untuk hal-hal 
yang baik. Jika musyawarah diandaikan sebagai 
aktifitas lebah yaitu makhluk yang sangat disiplin, 
yang memiliki kordinasi dan kerjasama yang 
mengagumkan. Kata musyawarah juga sama 
dengan kata syura yang berarti dirundingkan, 
berkonsultasi (Faris, 1972). Konsultasi di sini bisa 
berarti meminta pendapat, nasihat, pandangan dari 
orang lain. Sehingga proses pengambilan pendapat 

dalam bermusyarawah dapat bervariasi bergantung 
dengan proses dan tahapan yang dibangun. 
Musyawarah dalam paradigma yang lebih besar 
dapat diartikan sebagai pengambilan pendapat 
ataupun tindakan yang terkordinasi dan terintegrasi, 
prinsip musyawarah dapat dibangun secara 
bertahap, dimana masing-masing tahapan memiliki 
prosesnya tersendiri dan kemudian diproses dalam 
tahapan yang lebih besar lagi. 

Secara etimologi, musyawarah memiliki arti 
nasihat, perundingan, konsultasi dan bertukar 
pendapat. Sedangkan secara terminologi berarti 
majlis atau lembaga yang dibentuk untuk 
mendengarkan pendapat, saran dan ide yang 
terorganisir baik mengenai masalah keluarga, 
masyarakat dan negara (sosial politik) dan berada di 
bawah bimbingan negara ataupun instutusi-institusi 
yang mewadahi pelaksanaan itu sendiri (Manzur, 
1968). Musyawarah pada dasarnya adalah aktifitas 
interaksi positif individu dalam kelompok 
masyarakat yang memberi peluang (hak) untuk 
menyatakan pendapat atau gagasan idenya. Dengan 
musyawarah semua saling mengakui adanya 
persamaan, sehingga berkewajiban untuk menerima 
pendapat dalam mencari penyelesaian bersama, 
dalam suasana persamaan hak dan kewajiban antara 
warga masyarakat. Pengambilan keputusan adalah 
bagian dari Musyawarah, dimana proses 
pengambilan keputusan tersebut bisa dengan voting 
suara terbanyak, ataupun memilih argumen yang 
terbaik, ataupun memprioritaskan keputusan 
preogratif pemimpin. Semua proses tersebut 
dicontohkan oleh para sahabat sejak zaman 
Rasulullah. Dengan musyawarah tersebut 
masyarakat akan tahu hakikat segala urusan dan 
kebijaksanaan yang akan dilaksanakan, praktek 
menunjukkan betapa nabi Muhammad (saw) sendiri 
menghargai musyawarah. Hal ini sebagaimana 
tertera dalam al-Quran:  

“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu 
berlaku lemah-lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu 
bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka 
menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu 
maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, 
dan bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. 
Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, maka 
bertawakkal lah kepada Allah. Sesungguhnya Allah 
menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.” 
(Q.S. Ali- Imran 3: 159) 

Dari ayat di atas dapat disimpulkan bahwa 
pentingnya musyawarah bermaksud untuk mencari 
solusi atas persoalan kita, baik di keluarga, 
masyarakat, dan negara. Al-Rozi menafsirkan surat 
Ali-Imran 159 di atas dengan menjelaskan makna-
makna alternatif dari perintah Allah (swt) kepada 



16 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

Rasul-Nya untuk melakukan musyawarah dengan 
ummatnya. Tentang urusan yang akan dilaksanakan 
supaya mereka tahu hakikat dari urusan tersebut dan 
konsekuensi tanggung jawab dari hasil kesepakatan 
mereka tersebut.  Hal ini juga bermaksud agama pun 
sangat memperhatikan musyawarah. Rasulullah 
(saw) menganjurkan untuk melakukan musyawarah 
bukan berarti beliau memerlukan pendapat mereka, 
melainkan untuk membuka diskusi dan 
memfasilitasi pendapat mereka (Rais & Al-Kattam, 
2001). Jika setiap orang akan berusaha berfikir 
keras untuk merumuskan pendapat yang terbaik dan 
peranan terbaik yang dapat mereka berikan dalam 
pandangan mereka sehingga kemaslahatan bersama 
dapat diwujudkan dengan partisipasi semua pihak. 

Nabi Muhammad (saw) adalah teladan yang baik 
bagi umat manusia. Beliau juga adalah pemimpin 
dan kepala negara pada pemerintahannya di 
Madinah. Beliau membudayakan musyawarah di 
kalangan para sahabatnya. (Ibn Taimiyah, 1989). 
Beliau terkadang dalam menentukan kebijaksanaan 
berdasarkan nasehat dan pendapat bersama, 
sekalipun barangkali kurang sesuai dengan 
pendapat beliau sendiri. Seperti ketika sewaktu 
perang Uhud pada tahun 3H. Nabi (saw) berusaha 
bermusyawarah mengenai strategi menghadapi 
Quraisy yang datang menyerang ke Madinah, 
apakah menggunakan strategi menunggu di dalam 
kota Madinah atau keluar menghadapinya di luar 
kota Madinah. Nabi Muhammad (saw) sendiri pada 
saat itu berpendapat lebih baik untuk bertahan 
dalam kota, disaat mayoritas sahabat bersepakat 
untuk keluar dari kota Madinah. Proses itu beliau 
lewati dan pendapat itu diikuti dengan segala 
konsekuensi. Hasil perang Uhud sedikit diluar 
ekpetasi dengan kekalahan kaum Muslimin yang 
cukup berat, proses Musyawarah (memfasilitasi 
pendapat) juga perlu diikuti dengan proses 
menghormati pendapat secara proporsional, supaya 
kemudian tidak berakibat kurang baik. Nabi 
Muhammad (saw) adalah seorang pemimpin yang 
membuka ruang diskusi (musyawarah), tetapi juga 
perlu diperhatikan pertimbangannya. Walaupun 
begitu Nabi (saw) mengajarkan kesepakatan yang 
telah ditetapkan pada saat musyawarah wajib untuk 
dihormati dan dijalankan oleh semua. Jika pun ada 
ketidak setujuan, maka hal itu harus diperjuangkan 
pada saat proses bermusyawarah. Dalam Piagam 
Madinah tidak disebutkan secara tegas mengenai 
prinsip musyawarah ini. Tetapi dapat dipahami 
substansi dari salah satu pasalnya yaitu pasal 17,  
yang tertulis sebagai berikut: 

"Perdamaian bagi kaum muslimin adalah satu, 
seorang muslim tidak akan mengadakan perdamaian 

dengan pihak luar muslim daiam perjuangannya 
menegakkan agama Allah kecuali atas dasar persamaan 
dan keadilan." 

Perjanjian diatas memberikan indikasi bahwa 
untuk mengadakan perdamaian itu harus disepakati 
dan diterima bersama sebagai satu ‘ijma 
(kesepakatan). Hal ini tentu hanya bisa dicapai 
melalui mekanisme musyawarah di antara mereka. 
Tanpa musyawarah dimana semua pihak 
menyampaikan poinnya masing-masing, persamaan 
dan adil itu mustahil dapat dipenuhi. Maka klausa 
“harus atas dasar persamaan dan adil diantara 
mereka” dalam ketetapan tersebut menghendaki 
adanya pelaksanaan musyawarah, walaupun secara 
implisit diundangkan dalam Piagam Madinah 
(Sjadzali, 1993). 

Islam telah mendorong prinsip musyawarah 
dalam pemerintahan dan mengharuskan memegang 
prinsip tersebut sebagai satu kesepakatan konsensus 
bersama. Serta menolak dan melarang kesewenang-
wenangan atas nama tindakan pribadi. Dan Islam 
tidak menentukan tata cara yang spesifik dalam 
musyawarah, sebagai suatu kelapangan dan 
perhatian terhadap perbedaan situasi dan zaman 
yang memerlukan pendekatan kontekstual (Zaidan 
& Aziz, 1984). Atas dasar ini musyawarah bisa saja 
mengambil bentuk-bentuk yang beragam dan 
berbeda sesuai dengan kondisi dan perbedaan masa 
yang terjadi (Al-Mubarak et al., 1995). Misalnya 
dalam prose bernegara musyawarah dilaksanakan 
dalam menentukan kepela negara yang bergantung 
kepada sebuah majlis khusus untuk itu; disusun 
dengan syarat-syarat dan sistem-sistemnya.Dalam 
hal ini, majlis khusus dibentuk sebagai lembaga 
permusyawaratan yang berkembang menjadi 
sebuah lembaga yang mewakili aspirasi dan 
kehendak rakyat. 

Dalam sejarah pemerintahan Islam nama dan 
bentuk lembaga ini muncul dalam bcberapa nama. 
ahl al-hal wa al-Aqd sebagai nama populer untuk 
lembaga ini diartikan sebagai “orang-orang yang 
mempunyai wewenang untuk mengangkat dan 
memberhentikan pemimpin juga.” Istilah ini 
dirumuskan oleh ulama fiqih untuk sebutan bagi 
orang-orang yang bertindak sebagai wakil umat 
untuk menyuarakan hati nurani mereka. Al-
Mawardi membedakan ahl al-ikhtiar (orang-orang 
yang berhak memilih dan menentukan kepala 
negara) dengan ahl-Imamah (orang-orang yang 
dikelompokkan sebagai orang yang berhak dipilih 
menjadi kepala negara). Fazlur Rahman 
menyebutkan lembaga ini sebagai badan legislatif 
(legislative assembly) yang berfungsi sebagai badan 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 17
 

 

 
 

perwakilan rakyat yang representatif dan berwenang 
membuat undang-undang dan sekaligus sebagai 
yang melantik kepala negara (Amiruddin, 2000). 

Lembaga negara ini juga merupakan perwujudan 
demokrasi dalam Islam. Nama populer majlis ini 
yang berlaku di negara Indonesia adalah majlis 
permusyawaratan atau badan legislatif, yaitu MPR 
(Majlis Permusyawaratan Rakyat). Dan di 
Indonesia juga sering digunakan kata-kata 
musyawarah pada lembaga tertentu yang tujuannya 
saling menjelaskan, saling merundingkan atau 
saling meminta pendapat, misalnya Lembaga 
Musyawarah Desa (LMD). 

3.5. Prinsip pertanggungjawaban (amanah) 

Manusia adalah khalifah Allah di muka bumi, 
yang akan dimintai pertanggung jawaban atas apa 
yang dilakukan dan apa-apa yang diamanahi 
kepadanya. Maka menjadi tugas hidupnya untuk 
melaksanakan dan menegakkan perintah Allah 
(swt). Dalam al-Quran surat al-Baqarah ayat 30 
disebutkan:  

Mereka berkata “mengapa engkau hendak 
menjadikan khalifah di bumi itu orang yang akan 
membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah 
padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji 
engkau dan mensucikan engkau?”. Allah pun berfirman 
“Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu 
kelahui.” (Qs. al-Baqarah 2: 30) 

Khalifah dalam ayat ini bermaksud sebagai 
pihak yang diberikan otortas hak-hak tertentu, yakni 
sebagai wakil atau kuasa dari Allah (swt) dalam 
meperjuang kebaikan. Sifat wewenangnya tidaklah 
melekat secara absolut, tetapi didelegasikan, karena 
kekuasaan mutlak berada di tangan Allah (swt) 
sendiri. Kekuasaan dipahami sebagai amanah dalam 
Islam, yang harus dipertanggungjawabkan di 
hadapan Allah (swt). Seorang pemimpin misalnya 
presiden bertanggung jawab terhadap amanat yang 
dibebankan rakyat kepadanya dalam dunia, dan 
mempertanggung jawabkannya nanti di hari akhir 
(yaumul hisab) kepada Allah (swt). Konsepsi 
amanah dalam Islam berdiri menyertai kekuasaan 
dan kepemimpinan, dimana yang diberikan 
kepemimpinan, maka memiliki hak untuk 
menyelesaikannya secara bertanggung jawab. 
Upaya-upaya yang mengganggu pemimpin untuk 
menyelesaikan kewajibannya dalam Islam 
dipandang sebagai perbuatan munkar yang tidak 
bertanggung jawab jika pemimpin tersebut telah 
berusaha sekuat tenaga untuk memimpin secara 
bijak dan berpegang kepada al-Quran dan as-
Sunnah. 

Pemerintah sebagai pemimpin yang bertanggung 
jawab mempunyai tindakan yang bertalian dengan 
kekuasaannya. Tindakan dan kebijakannya  
merupakan kewajibannya, dan memiliki  
konsekuensi akibat   terhadap   kepentingan   umat.   
Pemerintah bertanggung jawab terhadap kebijakan 
dan tindankannya. Sebagaimana masyarakat (umat) 
memiliki hak memilih, maka setiap masyarakat 
berhak memberinya nasehat (secara proporsional) 
bahkan wajib melakukan amar ma'ruf nahi mungkar 
kepadanya. Karena menurut para ulama, rakyat 
adalah penopang (pelurus) dari pemerintah dan 
penguasa secara umum dan pengawas atasnya (Rais 
& Al-Kattam, 2001). Walaupun begitu mekanisme 
nasihat juga perlu dibuat secara proporsional untuk 
menghindari huru-hara (chaos) ataupun hal-hal 
kontra produktif lainnya. 

Dalam hal ini pemerintah adalah sebagai wakil 
rakyat yang menyelesaikan urusan rakyat. Dengan 
sendirinya pemerintah sebagai pemimpin negara 
akan diminta pertanggungjawaban atas perbuatan 
yang dilakukan dalam mengemban amanah. Pihak 
yang mempunyai hak untuk memperhatikannya. 
Orang-orang yang berlaku dzalim, yang tidak dapat 
menjaga amanat yang diperintahkan oleh Allah 
(swt), juga tidak dapat diikuti dalam menjalankan 
ketentuan Allah (swt).  Dengan  demikian  orang 
tersebut tidak  layak menjadi  pemimpin dan 
memerintah. Sebagaimana rasulullah (saw) 
melukiskannya,   ketika   beliau   berkata kepada 
Abu Dzar al-Gifari : 

Wahai Abu Dzar! Sesungguhnya ia (jabatan) adalah 
sebuah amanah (tanggung jawab). Sesungguhnya 
jabatan itu di hari kiamat menjadi kehinaan dan 
penyesalan, kecuali orang yang memegang jabatan itu 
sesuai dengan kesanggupannya dan menjalankan 
kewajiban dengan sepenuhnya. (An-Naisaiburi, 1994) 

Pemerintah mempunyai tindakan-tindakan 
khusus yang bertalian dengan urusan-urusannya 
yang khusus dan hubungannya yang bersifat 
pribadi. Di dalam bidang ini, ia mempunyai 
tanggung jawab sebagaimana seluruh manusia. 
Tidak ada baginya kekebalan khusus. Atas dasar ini 
bisa saja ia menjadi penuntut atau tergugat dan 
menanggung akibat-akibat perbuatan dan 
tindakannya. Pemerintah mempunyai tindakan-
tindakan yang bertalian dengan kekuasaannya. 
Tindakan itu merupakan kewajibannya, dan ia 
memiliki pengaruh dan akibat-akibatnya    terhadap    
kepentingan-kepentingan umat dan masyarakat.  

Selama pemimpin yang mendapat amanah 
berpegang pada perintah Allah dan sadar akan 
tanggung jawab akan amanahnya, kemudian juga 
memimpin dengan dasar keadilan, melaksanakan 



18 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

segala aturan hukum, dan berkonsekuensi terhadap 
pelaksanaannya. Pemimpin yang menjaga amanat 
kepemimpinannya, memenuhi segala persyaratan 
yang untuk menjadi seorang pemimpin ketika 
diangkat menjadi pemimpin. Dengan pemimpin 
tersebut, masyarakat pun diharapkan untuk adil, dan 
diwajibkan untuk taat dan mendukung amanahnya 
(al-Mawardi, 1978). 

 

4. Geliat politik di Indonesia 

4.1. Politik Islam dan politik identitas 

Secara umum, umat Islam berpandangan dan 
dipahamkan bahwa Islam adalah agama yang 
syummul (universal atau holistik). Islam 
mengandung nilai-nilai pokok yang dapat 
diimplementasikan dalam seluruh aspek kehidupan 
manusia. Atas pemahaman semacam itu, Islam 
sebagai agama (ad-Din), kemudian berbeda dengan 
konsep agama dalam pandangan sekuler Barat, 
religion, yang membatasi wilayah kerja agama pada 
persoalan yang bersifat pribadi (private affair) 
(Afifi & Abbas, 2023; Al-Attas, 1981; Zarkasyi, 
2013). Islam, sebagai ad-Din, menjadi cara pandang 
(worldview) dan idealisme  yang dipahami sebagai 
ajaran yang komplit atau ajaran yang bersifat 
multidimensional yang mencakup seluruh aspek 
kehidupan religius-spiritual dan aspek sosial 
kemasyarakatan. Islam juga sering dibanding-
bandingkan oleh orientalis dengan konsep 
keagamaan dalam agama Kristen yang dikenal 
adanya pemisahan antara urusan keduniawian dan 
keagamaan (sekularisme). Dalam hal ini, menurut 
John L. Esposito, Islam sangat berbeda jauh dengan 
doktrin Kristen. Karena dalam Islam ada kesatuan 
dan totalitas pandangan terhadap realitas, sementara 
dalam Kristen tidak dijumpai konsep demikian 
(Tobroni & Arifin, 1994). Dalam kristen terdapat 
pemisahan antara urusan politik (negara) dan 
agama. 

Islam tidak memahami adanya pemisahan 
(diferensiasi) antara yang profan (tidak sakral) dan 
sakral seperti politik dan agama. Islam memandang 
seluruh realistas dunia adalah sebagai sesuatu yang 
sakral atau ibadah sebagaimana disebutkan dalam 
al-Quran. Maka Islam memandang politik sebagai 
tugas keduniawian sekaligus keagamaan yang 
dilaksanakan secara tersinergi seperti yang telah 
dijelaskan sebelumnya. Oleh karena itu, politik 
sebagai aktivitas dan partisipasi konkrit (ibadah) 
manusia dalam kehidupannya di dunia yang akan 
dimintain pertanggungjawabannya. Politik tidak 
hanya dipahami sebagai urusan keduniawian yang 

pragmatis dengan orientasi yang bersifat jangka 
pendek. Tapi politik yang dimaksud adalah yang 
mengandung muatan keagamaan (ibadah), yakni 
moralitas etika dan nilai-nilai positif sehingga politik 
secara hakiki adalah sebagai refleksi pertanggung 
jawaban manusia (amanah), baik secara ketuhanan 
ataupun kemanusiaan. Dengan konsep moral politik 
ini, maka politik untuk mendapatkan kekuasaan 
(power) wajib dilakukan dengan menggunakan 
pertimbangan moralitas politik untuk kemaslahatan. 
Kekuasaan tidak semata-mata untuk ambisi 
kekuasaan itu sendiri, melainkan lebih ditujukan 
dan diperuntukkan bagi kemaslahatan kemanusiaan 
secara universal (Afifi, 2021; Tobroni & Arifin, 
1994). 

Hubungan agama dan politik dalam Islam dalam 
buku, Islamic Political Thought oleh W.M. Watt, 
dapat dijabarkan dalam dua cara. Pertama, gagasan 
keagamaan adalah sebuah kerangka ideologis untuk 
terlibat dalam bermacam-macam aktivitas, sehingga 
aktivitas yang dilakukan memperoleh arti penting 
berdasarkan kerangka ideologis tersebut. Kedua, 
agama adalah elemen yang menentukan bentuk-
bentuk motif dalam aktivitas yang akan dilakukan. 
Adanya signifikansi karena agama memberikan 
penjelasan yang sifatnya idealistik bukan 
(operasional) terhadap semua hal, dan agama 
mengarahkan tujuan secara umum kepada manusia, 
dan membantunya memusatkan kekuatan untuk 
mencapai berbagai tujuan tersebut. Agama, dengan 
demikian dapat dikembangkan sebagai semacam 
legitimasi atau paradigma dan moral politik. Nilai-
nilai etika dan moral Islam memberikan panduan 
secara umum dalam kehidupan bernegara dan 
politik (Tobroni & Arifin, 1994). Satu hal yang juga 
perlu dipahami Islam lebih dari sekedar idealisme 
juga memiliki beberapa panduan khusus yang 
praktis adalah bagaimana al-Quran menyampaikan 
hal-hal teknis yang akan sulit dirumuskan oleh 
manusia dalam topik-topik yang khusus, seperti 
pernikahan dan waris. 

Dalam konteks pluralitas agama, budaya, etnis, 
bahasa, dan sebagainya, tarik ulur serta konflik 
ideologis antara elemen masyarakat, sepertinya 
tidak akan cepat berakhir. Sejak awal kemerdekaan, 
perdebatan hangat di antara para anggota badan 
penyelidik usaha persiapan kemerdekaan Indonesia 
(BPUPKI) dalam merumuskan suatu aturan yang 
bisa diterima semua pihak (Anshari, 1997). Saat ini 
agama cenderung dipergunakan sebagai alat dalam 
meraih simpati politik, dan seringkali pihak yang 
mengatasnamakan agama tersebut tidak 
memperhatikan kompetensi pribadinya dan narasi 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 19
 

 

 
 

agama dalam menjabarkan politik seperti yang telah 
dibahas sebelumnya. Dalam perspektif sosiologi 
ilmu pengetahuan, perkembangan Islam di 
Indonesia, menurut Kuntowijoyo terbagi menjadi 
tiga periode; zaman mitos, zaman ideologi, dan 
periode ide atau ilmu. Pada zaman mitos, umat 
memiliki kepercayaan, mistis-religius, sehingga 
dasar pengetahuan waktu itu menjadi mitos. 
Sedangkan zaman ideologi, berawal dari pandangan 
bahwa khazanah pengetahuan Islam dipahami 
sebagai formula-normatif. Zaman ini berlangsung 
kira-kira hingga 1956, tampilnya Syarikat Islam 
(SI), misalnya, merupakan bentuk pengeja-
wantahan ideologi sebagai pemersatu kaum 
pedagang. Jika zaman ideologi usaha yang 
terpenting ialah memobilisasi  massa,  lanjut Kunto,  
zaman ilmu  usaha terpokok ialah memobilisasikan 
kcsadaran masyarakat. Kata kunci pada zaman 
ideologi adalah negara, sedang zaman ilmu adalah 
sistem (Kuntowijoyo, 1999). 

4.2. Kebangkitan politik Islam dan modernisasi 

Di Indonesia studi kebangkitan Islam memiliki 
empat (4) model yang berbeda-beda, yang berkaitan 
dengan sikap dan tanggapannya terhadap 
pemerintah resmi yang sedang berkuasa (Effendy, 
1998). Keempat model tersebut adalah kelompok 
tradisional, kelompok radikal, kelompok 
fundamentalis, dan kelompok pembaharu yang 
modernis. Kelompok tradisionalis adalah kelompok 
mayoritas besar orang-orang Islam pedesaan yang 
tidak terlibat langsung dengan gerakan-gerakan 
religio politis, kelompok ini di Indonesia merupakan 
kelompok orang-orang Islam ortodoks yang 
sedemikian dalam dipengaruhi oleh kepercayaan 
mistik Jawa seperti mayoritas orang-orang Jawa. 
Kelompok fundamentalis adalah kelompok yang 
didukung oleh cara interpretasi Islam yang ortodoks 
dan konservatif. Mereka berusaha memper-
juangkan sebuah negara dan masyarakat Islam yang 
didasarkan sepenuhnya pada al-Quran dan Hadis. 
Kemudian kelompok radikal yang mempunyai dua 
kekhasan, yakni, yang berkaitan dengan 
kepercayaan dan tingkah lakunya. Dalam hal 
kepercayaan, kelompok  ini  cenderung menjadi 
lebih jauh ekstrem  dibandingkan  dengan kelompok 
fundamental yang dalam tuntutannya memiliki 
idealisme untuk membentuk Negara Islam, dan 
tidak segan bergerak menjadi separatis didalam 
negara seperti gerakan-gerakan separatis lainnya 
yang menyerang kedaulatan pemerintahan. 

Sedangkan kelompok modernis adalah kelompok 
pembaharu yang merupakan aktivis-aktivis Islam 
yang berusaha menekankan kembali peranan Islam 
di tengah-tengah orang muslim dalam konteks 

modern dalam multi sektor termasuk didalamnya 
adalah politik (Abbas, 2006; Abbas & Afifi, 2022). 
Ada empat hal yang menjadi pusat perhatian bagi 
kelompok modernis, yakni: (a) lebih menekankan 
timbulnya kesadaran di antara orang Islam sendiri 
daripada gerakan kelompok-kelompok agama lain; 
(b) secara kuat ikut mengembangkan kemampuan-
kemampuan praktis teknologis di antara orang-
orang muslim, sejauh nilai-nilai Islam tetap 
dipertahankan; (c) cenderung menganggap diri 
mereka sebagai non politis walaupun tetap 
berpartisipasi dalam penyusunan kebijakan. Mereka 
lebih mencari tujuan-tujuan ekonomi dan sosial 
seperti pendidikan, program-program ekonomi dan 
kegiatan-kegiatan dakwah yang edukatif; dan (d) 
lebih suka berbicara tentang permasalahan-
permasalahan sosial ekonomi yang lebih luas yang 
dapat dilihat dalam kerangka keagamaan Islam yang 
menyeluruh memberikan maslahat kepada 
peradaban (Abbas, 1981; Azra, 2000; Maarif, 1985; 
Nasution, 1991). 

Perdebatan mengenai dasar negara, sebagai 
contoh antara Pancasila atau Islam pada 1956-an 
atau tentang nasionalisme antara Soekarno dengan 
Natsir, adalah bukti dari sekian banyak pemikiran 
yang hendak dirumuskan dan dijadikan ideologi 
oleh para pendiri bangsa ini (Luth, 1999). 
Kenyataan ini juga yang kemudian menjadi 
motivasi bagi generasi sesudahnya untuk merintis 
kembali pemikiran yang sesuai dengan konteks ke-
Indonesiaan dan sekaligus bernapas Islam. 
Intelektualisme Islam baru ini, menawarkan tiga 
wilayah pembaharuan yaitu, pembaharuan 
keagamaan, pembaharuan politik, dan transformasi 
sosial (Effendy, 1998). 

Mengenai orientasi politik Islam, ada tiga arus 
utama yang berkembang di antara pemikir politik 
Islam. Pertama, arus formalistis, sebuah aliran 
pemikiran yang lebih mengacu kepada upaya 
memformalkan pelaksanaan, dan bentuk-bentuk 
formal yang sudah pernah terjadi dalam dunia 
Islam, baik (penamaan ataupun bentuk-bentuk 
teknis). Dalam konteks politik lebih menunjukkan 
orientasi yang cenderung mempertahankan bentuk-
bentuk teknis pra-konsepsi politik Islam, seperti 
nama partai politik, slogan, ungkapan idiom-idiom, 
dan simbol-simbol politik yang sangat berkesan 
Islam dan terutama landasan organisasi secara 
konstitusional Islam. Kedua, arus subtantif, arus 
pemikiran ini tidak mempercayai dapat dibentuk 
atau adanya lembaga-lembaga sebagai badan formal 
untuk melaksanakan prinsip-prinsip Islam, yang 
memang berlawanan langsung dari formalisme 
Islam. Dalam wilayah politiknya, arus ini 
mengajukan suatu bentuk lembaga politik Islam 



20 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

tertentu, orientasi politiknya menekankan tuntutan 
manifestasi substansial nilai-nilai ke-Islaman dalam 
aktivitas politiknya, dan cendurung tidak mau 
teridentik sebagai Islam. Ketiga, arus 
fundamentalis-moderat, mainstream ini cenderung 
mengangkat kembali dan memoderasi sendi-sendi 
nilai-nilai ke-Islam-an ke dalam  realitas  politik  
sekarang yang kontekstual dan dinamis (Azra, 2000; 
Fitri et al., 2022; Nasution, 1991; Syamsuddin, 
2001). Arus fundamentalis-moderat ini berperan 
sebagai keseimbangan tandingan dalam merespon 
sistem politik Indonesia yang majemuk dan dinamis. 

Dasar-dasar teologi politik Islam hendaknya di 
bangun atas semangat yang lebih berorientasi pada 
isi (substance) daripada bentuk formal dan legalnya. 
Sebab, sebagaimana terlihat dengan jelas dalam 
buku yang ditulisnya, Islam dan Tata Negara, al-
Quran dan as-Sunnah tidak mempunyai preferensi 
tentang konsep Negara. Bahkan, baik pada periode 
klasik atau pertengahan Islam, deklarasi formal 
sebuah negara Islam nyatanya tidak pernah ada 
(Effendy, 2000). Karena Islam memang tidak 
mengharuskan umatnya untuk memperjuangkan 
Islam sebagai ideologi atau agama negara. Kalau 
“Negara Madinah” pada masa nabi Muhammad 
(saw) adalah sebuah eksperimentasi empiris yang 
disebut sebagai aktifitas yang paling partisipatif dan 
demokratis dalam sejarah politik Islam. Negara 
Madinah dapat dijadikan sebagai contoh akan 
terlihat bahwa konstitusinya tidak menyebut Islam 
sebagai negara, akan tetapi penuh dengan prinsip-
prinsip dan acuan yang ditekankan oleh Islam. 
Adalah satu kenyataan bahwa Islam memberikan 
seperangkat prinsip-prinsip etis yang relevan dalam 
proses penyelenggaraan negara. Baik berupa nilai-
nilai musyawarah, keadilan, dan persamaan hak 
asasi (Afifi, 2021; Luth, 1999). Dengan demikian, 
hubungan Islam dengan politik bukan saja tidak bisa 
diabaikan, melainkan semua itu terintegrasi oleh 
nilai-nilai sistem religius Islam yang formal 
(syariat). Selama struktur sosial diwujudkan dalam 
tatanan formal yang berisi perangkat aturan hukum 
dan etika untuk menciptakan kebaikan, maka Islam 
sebagai sumber etika akan terus mewarnai tatanan 
formal tersebut. 

4.3. Fungsi dan klasifikasi partai politik 

Setiap negara demokratis akan membangun 
sistem dan mekanisme perwakilan untuk 
memfasilitasi penyampaian aspirasi, dengan 
mekanisme perwakilan tersebut dibangunkan 
mekanisme partai politik dan dan mekanisme 
pelaksaanaan pemilu. Partai politik adalah salah satu 

elemen penting yang menseleksi dan menyalurkan 
aspirasi masyarakat karena rakyat tidak dapat 
menentukan secara langsung para pemimpinnya, 
dikarenakan tatanan sosial yang sudah kompleks. 
Walaupun begitu partai politik bukanlah elemen 
formal pemerintahan ataupun milik negara. Ciri 
penting dari partai politik adalah dibentuk melalui 
proses mekanisme sosio-politik masyarakat yang 
memiliki kesamaan aspirasi (Syarofin, 1998).  Partai 
politik adalah mekanisme bagi negara-negara yang 
merdeka dan berdaulat untuk menampung aspirasi 
warga yang heterogen menjadi terklasifikasi, 
sehingga mudah untuk dicarikan solusi. Partai 
politik adalah sarana untuk menyalurkan aspirasi 
rakyat kepada pemerintah negaranya, yang juga 
merupakan bagian dari proses penyelenggaraan 
negara, melalui wakil-wakil dalam partai politik 
(Haricahyono, 1986). Partai politik memberikan 
mekanisme kesepakatan melalui penyatuan aspirasi 
atau penseleksian aspirasi diluar mekanisme formal 
sistem perwakilan negara seperti MPR dan DPR. 

Partai politik adalah suatu kelompok yang 
terorganisir yang anggota-anggotanya, mempunyai 
orientasi, nilai-nilai dan cita-cita yang sama yang 
mengikuti mekanisme perundangan yang berlaku 
(Budiardjo, 1998). Tujuan kelompok ini terorganisir 
adalah untuk memperoleh kekuasaan politik dan 
menyalurkan aspirasi masyarakat sehigga 
pemerintha dapat melaksanakan kebijakan-
kebijakan yang dipandang prioritsa oleh idealisme 
partai politik tersebut. Untuk tujuan itu digunakan 
cara-cara kontitusional dan formal. Partai politik 
juga merupakan suatu kelompok individu yang 
terorganisir secara teratur, yang berusaha menguasai 
pemerintahan agar bisa diperoleh berbagai 
keuntungan dari segala bentuk pengawasan yang 
bisa dilakukannya (Haricahyono, 1986). Dalam 
negara demokratis, partai politik menyelenggarakan 
beberapa fungsi, salah satu fungsi adalah sebagai 
“sarana komunikasi politik”. Arus informasi dalam 
suatu negara bersifat ke atas. Kedudukan partai 
dalam arti ini adalah sebagai jembatan antara 
“mereka yang memerintah” (the rules) dengan 
“mereka yang diperintah” (the ruled) (Budiardjo, 
1999). Partai politik juga berfungsi sebagai “sarana 
rekrutmen politik”. Rekrutmen politik adalah proses 
pencarian anggota baru dan mengajak masyarakat 
yang kompeten untuk berpartisipasi dalam proses 
politik. Dengan didirikannya partai politik yang 
melibatkan masyarakat, memberikan kesempatan 
yang lebih luas untuk berpartisipasi (Budiardjo, 
1999). Rekrument politik menjamin kontinuinitas 
dan kelestarian partai, sekaligus merupakan salah 
satu cara untuk menyeleksi calon-calon pemimpin.  



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 21
 

 

 
 

Fungsi partai juga sebagai "sarana sosialisasi 
politik". Sosialisasi politik adalah proses di mana 
seorang individu memperoleh pandangan, orientasi 
dan nilai-nilai dari masyarakat di mana ia berada, 
proses itu juga mencakup proses dimana masyarakat 
mewariskan norma-norma dan nilai-nilai dari suatu 
generasi ke generasi berikutnya (Budiardjo, 1999). 
Dalam usaha berpartisipasi pada pengelolaan 
pemerintahan, melalui pemilihan umum. Partai 
politik harus mendapatkan dukungan luas dari 
masyarakat. Untuk itu partai politik akan berusaha 
menciptakan kesan “bahwa ia memperjuangkan 
kepentingan umum”. Di samping menanamkan 
solidaritas dengan partai, partai politik juga 
mendidik anggota-anggota menjadi manusia yang 
sadar akan tanggung jawabnya sebagai warga 
negara dan menempatkan kepentingan-kepentingan 
nasional. Di negara-negara baru merdeka atapun 
baru terbentuk, partai-partai politik juga berperan 
untuk memupuk identitas nasional dan integritas 
nasional (Budiardjo, 1998). 

Selain itu, partai politik juga berfungsi sebagai 
“sarana pengatur konflik” (konflik management) 
(Budiardjo, 1999). Pada umumnya, partai politik 
dibentuk untuk mengorganisir berbagai macam 
kepentingan dalam masyarakat. Bila variasi 
kepentingan-kepentingan itu tidak diorganisir 
secara formal besar kemungkinan konflik 
kepentingan akan menempatkan diri dalam 
kehidupan sehari-hari. Selain itu, bila konflik 
sebagai wujud dari tuntutan yang saling berbeda 
dalam masyarakat disederhanakan oleh partai 
politik, besar kemungkinan sistem politik yang 
berlaku tidak berfungsi (Syarofin, 1998).  Dengan 
demikian partai politik dapat dikatakan sebagai 
sarana pengendali konflik dalam masyarakat. Oleh 
karena itu, partai politik diharapkan mampu 
melaksanakan fungsi-fungsinya di negara-negara 
yang sudah stabil aktifitas politiknya. Partai politik 
selain menjadi alat penting untuk mengorganisir 
kekuasaan politik, mempengaruhi keputusan-
keputusan pemerintah, juga turut serta mendukung 
dan melaksanakannya, menghubungkan secara 
efektif masyarakat umum dengan proses 
mekanisme politik, merumuskan aspirasi dan 
tuntutan rakyat serta memperjuangkannya ke dalam 
proses pembuatan keputusan. 

Mengenai beberapa klasifikasi partai politik, 
dapat dikateorikan dalam dua kategori, yakni partai 
massa dan partai kader. Partai massa memiliki 
kelebihan dalam jumliah anggota, dari massa 
berbagai aliran politik dalam masyarakat yang 
sepakat untuk bernaung di bawahnya dalam 
memperjuangkan suatu program yang terlalu umu, 
luas tidak begitu detail. Kelemahan dari partai massa 

adalah terlalu banyak kepentingan-kepentingan yang 
terkadang berpotensi konflik intenal, terutama disaat 
kritis, sehingga soliditas partai terlihat lemah 
ataupun hilang sama sekali. Biasanya salah satu 
kelompok memisahkan diri dan menginisasi partai 
baru. Sedangkan partai kader lebih mementingkan 
ketaatan organisasi pada idealisme partai dan 
disiplin kerja dari anggota-anggotanya (Budiardjo, 
1998). 

Partai politik juga dapat diklasifikasikan ke 
dalam tiga bentuk; sistem partai tunggal (one party 
system), sistem dua partai (two party system), dan 
sistem multi partai (multi party system). Pengertian 
“partai tunggal” dan “dua partai” bermaksud dalam 
suatu sistem politik terdapat satu atau dua parpol 
yang memang mendominasi terus menerus dalam 
pentas politik. alam sistem satu partai, boleh jadi 
terdapat dua atau lebih partai politik. Namun 
suasana kepartaian yang ada sangat tidak 
kompetitif. Jika salah satu dari kedua partai politik 
yang dominan berkuasa (menang pemilu secara 
mutlak), maka partai politik yang dominan lainnya 
tampil sebagai partai oposisi. Sistem perpolitikan 
dua partai ini dapat dilihat di Amerika, dengan 
partai Republican dan partai Democratic walaupun 
ada partai-partai lainnya. Sedangkan di sistem multi 
partai, banyak partai politik dengan kekuatan yang 
hampir seimbang satu sama lain dan kompetitif 
dalam persaingan yang terbuka di antara mereka 
(Karim, 1993). Selain itu sistem kepartaian di 
Indonesia pada masa Orde Baru (setelah 
penyederhanaan partai menjadi tiga) sebagai sistem 
kepartaian hegemonik (hegemonik party system). 
Partai Golkar menjadi medeominasi kekuasaaan 
secara terus menerus tanpa ada lawan yang 
seimbang, bahkan partai politik lain dapat dikatakan 
hanya ada sebagai formalitas tanpa kemampuan 
untuk bersaing dengan kekuatan partai hegemonik 
itu (Karim, 1993). Semenjak reformasi pola ini 
sedikit berubah dengan kembali kepada sistem 
multi partai, walaupun beberapa partai tetap 
dominan, masih dirasakan persaingan antar partai 
begitu kompetitif, dan menyebabkan situasi 
perpolitikan cukup dinamis.  

4.4. Partai politik Islam dalam sistem kepartaian 
Indonesia 

Sebelum melangkah lebih jauh, tampaknya perlu 
dijelaskan secara singkat apa yang dimaksud 
dengan “partai Islam”. Terdapat setidaknya dua 
unsur pokok yang membuat sebuah partai dapat 
disebut sebagai “partai Islam”. Pertama, partai-
partai itu secara resmi mengadopsi Islam sebagai 
dasar partai, sebagaimana dikemukakan dalam 
dokumen resmi masing-masing. Contoh dalam hal 



22 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

ini mencakup PPP, PBB, PK (PKS) dan Iain-lain. 
Kedua, partai itu menggunakan simbol-simbol yang 
identik atau secara dekat diasosiasikan dengan 
Islam, seperti gambar “bulan bintang”, “kabah”, 
"kalimat atau tulisan huruf Arab", dan sebagainya. 
Contoh dalam hal ini adalah PCD, PIB, PKU.PSII, 
dan Iain-lain (Fatwa, 2000). Walaupun begitu 
mengikut perkembangan dan perubahan peraturan 
perundangan yang mengatur tentang sistem 
kepartaian, (UU No. 3 Tahun 1985, UU No. 2 
Tahun 2008, dan UU No. 2 Tahun 2011), semua 
partai politik di Indonesia wajib berasaskan dan 
berideologi Pancasila. Hal ini juga menandakan 
semua partai Islam yang lolos seleksi untuk maju 
dalam pemilihan umum adalah partai yang layak 
dan sesuai dengan peraturan perundangan di 
Indonesia. Selain itu juga terdapat sejumlah partai 
"muslim", atau partai-partai "berorientasi kepada 
kelompok muslim tertentu", atau partai-partai yang 
berbasiskan kalangan muslim tertentu (muslim 
based-parties) (Fatwa, 2000). Termasuk ke dalam 
kategori ini adalah PKB dan PAN yang 
memobilisasi massa kalangan kelompok Islam 
tertentu. 

Bagi Indonesia kehidupan partai politik baru 
dapat dilacak kembali secara samar-samar sampai 
1908, dikatakan karena organisasi yang memberi 
kesan adanya partai politik dalam kenyataanya 
bukanlah partai formal dalam pengertian modern 
sebagai organisasi yang tujuannya merebut 
kedudukan dalam negara (publik office) di dalam 
persaingan melalui pemilihan umum dan diakui 
oleh pemerintah pada saat itu. Juga tidak dalam arti 
organisasi yang berusaha mengendalikan proses 
politik. Contohnya Budi Utomo dalam tahun-tahun 
itu tidak lebih dari suatu gerakan (kultural, untuk 
meningkatkan kesadaran orang-orang jawa yang 
lebih dikhususkan lagi bagi emansipasi priyayi-
priyayi Jawa (Dhakidae, 1995). Sumatera Thawalib, 
Muhammadiyah, Nahdhatul Ulama, Persis, al-
Irsyad, yang bergerak dalam bidang pendidikan 
yang kemudian terbawa politis, walaupun kemudian 
membatasi diri terhadap politik praktis (Abbas, 
2020b; Abbas & Afifi, 2022; Azra, 2017). Sebagian 
besar partai-partai yang tumbuh pada waktu itu 
tidak diperkenankan pemerintah untuk 
berhubungan secara langsung, baik dengan 
pemerintahan sendiri, maupun dengan rakyat 
bawah. Dengan demikian, fungsi partai lebih 
terlihat sebagai alat perjuangan dan upaya 
membangkitkan nasionalisme (Abbas & Afifi, 
2022; F. Ali, 1996).  

Selama periode tersebut Indonesia telah 
mengalami perubahan hingga tiga macam sistem 
kepartaian. Pertama, sistem multi partai dengan 
tingkat otonomi tinggi dalam suasana kompetitif, 
namun tidak ada partai yang memiliki kekuatan 
mayoritas. Kedua, pada periode demokrasi 
terpimpin, yang muncul adalah apa yang disebut 
“no-party system”, tingkat kompetisi antar partai 
sangat rendah. Mereka hanya menjadi pemeran 
pembantu bagi tiga perneran utama dalam 
kepolitikan Indonesia saat itu, Bung Karno, 
Angkatan Darat dan PKI. Dan ketiga, adalah sistem 
kepartaian hegemonik yang muncul sejak 
kemenangan Golkar dalam pemilu 1971 (Karim, 
1993). Kemudian, sistem multi partai muncul 
kembali pada masa reformasi ketika Presiden 
Habibie memutuskan untuk meninggalkan sistem 
tiga partai (Golkar, PPP, PDI), yang secara paksa 
diterapkan oleh pemerintah sebelumnya selama 
hampir tiga dasawarsa (Fatwa, 2000). 

Sistem multi partai dimulai pada tahun 1955, 
pada tahun ini Nahdlatul Ulama berhasil 
menempatkan dirinya sebagai salah satu dari empat 
partai yang tergolong dalam partai besar yaitu 
partai Nasional Indonesia, Masyumi, Nahdlatul 
Ulama, dan Partai Komunis Indonesia (Dhakidae, 
1995). Melalui pemilu ini ditentukan anggota DPR 
dan anggota Konstituante, di mana keanggotaan ini 
terbagi dua golongan nasional dan golongan agama 
(Budiardjo, 1999).  

Pada masa deinokrasi terpimpin, dimulailah 
beberapa usaha untuk menyederhanakan sistem 
partai dengan mengurangi jumlah partai melalui 
Panpres No. 7/1959. Maklumat Pemerintah 3 
November 1945 yang menganjurkan pembentukan 
partai-partai dicabut dan ditetapkan syarat-syarat 
yang harus dipenuhi oleh partai untuk diakui oleh 
pemerintah (Budiardjo, 1999).  Partai yang 
kemudian dinyatakan memenuhi syarat adalah PKI, 
PNI, NU, Partai Islam, Perti, Partai Katolik, 
Partindo, Parkindo, Partai Murba, PSII Arudji, 
IKPI, sedangkan beberapa partai lain dinyatakan 
tidak memenuhi syarat (Budiardjo, 1999). Dengan 
dibubarkannya Masyumi dan PSI pada tahun 1969 
hanya tinggal sepuluh partai saja (Budiardjo, 1999). 
Dalam periode ini hanya satu partai utama yang 
mampu menunjukkan gerak kepartaiannya yaitu 
Partai Komunis Indonesia yang bisa menguasai 
berbagai bidang: baik dalam parlemen, dalam 
massa, bahkan dalam Angkatan Bersenjata sendiri. 
Kekuatan partai hanya PKI yang menjadi salah satu 
titik utama dalam segi tiga hubungan PKI, Bung 
Karno, dan Angkatan Darat (Dhakidae, 1995). 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 23
 

 

 
 

Dengan dilancarkannya gerakan Gestapu PKI, 
maka tamatlah riwayat Demokrasi Terpimpin yang 
telah bertahan kira-kira enam tahun, dari tahun 1959 
sampai 1966 (Budiardjo, 1999). 

Dalam periode Orde Baru, sistem partai menjadi 
sistem kepartaian hegemonik yang kemunculannya 
dimulai sejak kemenangan Golkar dalam pemilu 
1971. Pada tahun 1973 Orde Baru melakukan 
restrukturisasi sistem-sistem kepartaian. Kecuali 
terhadap Golkar, pemerintah melakukan tekanan 
terhadap sembilan partai politik. Empat partai 
digabung menjadi satu, yakni Partai Persatuan 
Pembangunan (PPP). PPP merupakan fusi dari NU, 
Parmusi, PSII dan Perti. Lima lainnya (PNI, IPKI, 
Murba, Parkindo dan Partai Katolik). Terdiri dari 
nasionalis dan partai-partai Kristen digabung 
menjadi satu partai yakni Partai Demokrasi   
Indonesia (Dhakidae, 1995). Fusi yang artifisial   ini   
segera melahirkan konflik internal, terutama di 
tubuh PPP yang akhirnya mempengaruhi 
penampilan politiknya di masa-masa berikutnya. 
Setelah pernerintah Orde Baru berhasil 
memaksakan Islam berfusi dalam PPP. Kemudian 
rezim ini pada tahun 1985 memaksakan Pancasila 
sebagai asas tunggal bagi seluruh parpol dan ormas. 
Dalam posisi yang semacam inilah partai menjadi 
suatu lembaga yang tidak relevan, menyebabkan 
posisinya menjadi lemah, dalam keadaan ini proses 
birokratisasi di dunia partai, subsidi dan Iain-lain. 
Untuk itu, partai -partai tidak bisa berbuat apa-apa. 
Legitimasi satu-satunya yang diperoleh, bukan dari 
rakyat, melainkan dari pemerintahan. Dan karena 
itu pula, partai zaman Orde Baru berubah fungsi, 
menjadi wakil pemerintahan untuk rakyat. Dalam 
situasi inilah, pada realitasnya, partai menjadi alat 
atau perpanjangan tangan pernerintah. Sikap 
pernerintah menjadi identik dengan sikap partai (F. 
Ali, 1996).      

Kemunculan partai-partai Islam menemukan 
momentumnya kembali ketika Presiden Habibie 
memutuskan untuk meninggalkan sistem Tree Party 
(Golkar, PPP, PDI), atau seperti istilah yang dipakai 
Afan Gaffar, yakni sistem kepartaian hegemoni, 
yang secara paksa diterapkan Soeharto selama 
hampir tiga dasawarsa. Pembentukan partai-partai 
Islam tersebut mendapat daya dorong tambahan 
dengan penghapusan Undang-Undang Keormasan 
1985 yang mewajibkan setiap organisasi, apakah 
politik maupun sosial dan keagamaan untuk 
menjadikan pancasila sebagai satu-satunya asas 
organisasi masing-masing.   Dengan   penghapusan   
tersebut keharusan   menerapkan   asas-asas tunggal 
Pancasila, cukup bisa dipahami, banyak kalangan 
muslim kembali ingin menjadikan Islam sebagai 
asas organisasi mereka masing-masing termasuk 

organisasi politik (orpol), khususnya partai politik 
(Fatwa, 2000). 

Dengan dibukanya peluang setiap partai politik 
untuk eksis dan mengembangkan idealismenya itu 
menghasilkan mendaftarnya 141 partai secara resmi 
pada Departemen Kehakiman. Dari jumlah 
sebanyaknya itu, diantaranya adalah 40 partai Islam 
(tidak mayoritas). Dan setelah penyeleksian oleh 
tim sebelas yang mendapat mandat menyeleksi 
partai-partai yang layak mengikuti pemilu 1999 
sesuai dengan syarat dan klasifikasi yang ditetapkan 
pemerintah, maka secara keseluruhan tersisa 48 
partai, yang 20 diantaranya adalah partai Islam. 
(Salim, 1999). Jumlah ini  berarti lebih banyak dari 
jumlah partai yang ikut pada pemilu 1955, yakni 10 
partai Islam (Fatwa, 2000). Partai-partai Islam 
paska Orde Baru tidak lah sama kondisinya pada 
tahun 1955. Pada tahun  1955,   perjuangan ideologi  
sangat kental, termasuk partai-partai yang 
mengusung ideologi keislaman  dan  partai-partai 
Islam bersemangat memperjuangkan agar Indonesia 
menjadi negara Islam. Namun, dalam masa 
reformasi dan paska Orde Baru, kekentalan ideologi 
pada partai-partai, termasuk partai Islam itu tidak 
terlalu terlihat lagi (Azra, 2000). Dengan demikian, 
era paska Soeharto ini ditandai dengan semangat 
multipartai yang tinggi. Agenda partai-partai Islam 
pada masa paska Soeharto  terpusat  tidak  pada  
ideologi   Islam,  tetapi   lebih  pada  politik 
kekuasaan (power politik).  

Perkembangan sistem kepartaian yang terus 
bertransformasi ini juga pada akhirnya telah 
mengharuskan partai politik dan organisasi untuk 
berideologi Pancasila. Sehingga polemik yang 
dihadapi partai Islam pada masa Orde Lama dan 
Orde Baru berupa isu mempertanyakan ideologi 
partai Islam yang tidak Pancasila-is, ataupun 
penggunaan identitas Islam secara berlebihan 
sehingga seolah-olah aktifitas politik nasional 
mengancam aktifitas keagamaan ataupun upaya 
mendiskreditkan yang dilakukan oleh lawan politik 
partai Islam dengan menggiring opini partai politik 
Islam sedang melakukan aktifitas jihad dalam 
konteks negatif (Arifin & Abbas, 2007; Darraz, 
2017). Dengan demikian, sistem multi partai 
memberikan satu harapan besar dan memungkinkan 
partai Islam mengekspresikan aspirasi Islam secara 
bebas dalam konteks perundang-undangan yang 
berlaku. Bahkan lebih jauh lagi, partai Islam dituntut 
untuk memberikan warna politik nasional dengan 
nilai-nilai dan etika Islam. Topik-topik politik sudah 
harus mengangkat isu yang lebih detail dan dalam 
berkaitan berbagai sektor yang memerlukan 
kebijakan solutif bagi seluruh warga negara secara 
umum, dan secara khususnya muslim di Indonesia. 



24 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

5. Kesimpulan 

Islam sebagai agama   monotheis (Ibrahamic 
religion) yang terakhir, memberikan satu khazanah 
besar terdiri dari berbagai dimensi keilmuan dan 
nilai-nilai etika yang bermanfaat dalam peradaban 
manusia. Sebagai agama, Islam memiliki prinsip-
prinsip etika yang ideal, yang diperjuangkan dalam 
berbagai tatanan sosial oleh pemeluknya, termasuk 
didalam tatanan sosial yang kompleks seperti 
negara. Dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, 
masyarakat muslim mengupayakan dan 
memperjuangkan nilai-nilai ke-Islam-an, melalui 
mekanisme politik yang dilindungi oleh undang-
undang bagi setiap warga negara. Mekanisme 
politik tersebut memungkinkan masyarakat muslim 
untuk mebentuk partai politik dan mengirimkan 
wakilnya untuk berpartisipasi dalam pengelolaan 
pemerintahan untuk menyusun kebijakan yang baik 
untuk seluruh warga negara. 

Walaupun Islam tidak secara spesifik 
membicarakan negara sebagai sesuatu yang pokok, 
keberadaan aturan (syariat) legal formal dalam 
Islam adalah pokok yang akan menjadi 
kemaslahatan bagi manusia (maqasid syariah). 

Sehingga keberadaan kepemimpinan dalam setiap 
tatanan sosial terkecil seperti keluarga, hingga 
struktur sosial yang kompleks seperti pemerintahan 
dalam negara adalah hal juga pokok untuk 
menjamin kemaslahatan bagi seluruh warga 
masyarakat. Partisipasi aktif warga negara dalam 
hal ini masyarakat muslim dalam negara, dapat 
menyesuaikan dengan konteks dan aturan 
perundangan yang berlaku. Sehingga upaya 
partisipatif warga negara tersebut dapat 
memberikan hasil yang produktif dan berkontribusi 
positif.  

Dengan transformasi sistem kepartaian di  
Indonesia, partai politik Islam dituntut untuk dapat 
memberikan solusi yang praktis dan detail, tidak 
lagi sekedar menggiring opini untuk mendapat 
suara mayoritas. Geliat partai politik Islam   
hendaknya  mampu bertransformasi dan beranjak 
dari isu-isu sensistif yang pernah terjadi di Orde 
Lama dan Orde Baru. Dengan sistem multi partai 
yang diharuskan untuk berasakan Pancasila,  geliat 
politik Islam harus lebih cerdas dan terdepan dalam 
mengangkat berbagai isu-isu yang sedang dihadapi 
oleh masyarakat secara  umum.

 
______________ 

Referensi 

Abbas, A. F. (1981). Fikih Dan Perubahan Sosial: Sebuah Studi Tentang Urgensi Pembaharuan Fikih Islam. 
IAIN Syarif Hidayatullah. 

Abbas, A. F. (2006). Ulama dan Perkembangan Intelektual Keagamaan. Retrieved from 
https://pub.darulfunun.id/paper/items/show/5 

Abbas, A. F. (2008). Konsep Baik Dan Buruk Serta Pengaruhnya Terhadap Perumusan Kaedah-Kaedah 
Ushul. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Abbas, A. F. (2010). Baik dan Buruk dalam Perspektif Ushul Fiqh. Ciputat: Adelina Bersaudara. 
Abbas, A. F. (2012). Integrasi Pendekatan Bayâni, Burhânî, dan ‘Irfânî dalam Ijtihad Muhammadiyah. 

AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah, 12(1), 51–58. https://doi.org/10.15408/ajis.v12i1.979 
Abbas, A. F. (2015). Faham Agama Dalam Muhammadiyah. Jakarta: UHAMKA Press. 
Abbas, A. F. (2016). Ibadah Dalam Islam. Jakarta: Adelina Bersaudara. 
Abbas, A. F. (2020a). Sanksi Hukum Korupsi dalam Islam. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, 

Civilization and Learning Societies, 1, 21–28. 
Abbas, A. F. (2020b). Sumatera Thawalib. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning 

Societies, 1, 13–20. 
Abbas, A. F. (2021). Maqashid Al-Syariah dan Maslahah dalam Pengembangan Pemikiran Islam di 

Muhammadiyah. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilisation and Learning Societies, 2, 29–42. 
Abbas, A. F., & Afifi, A. A. (2021). Pengembangan Kurikulum Moderasi Islam ( Wasathiyyah ) dan 

Karakter Muslim Moderat yang Bertakwa di dalam Lingkungan Muhammadiyah. AL-IMAM: Journal on 
Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 2, 7–17. 

Abbas, A. F., & Afifi, A. A. (2022). Sumatera Thawalib dan Ide Pembaharuan Islam di Minangkabau. AL-
IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 35–45. 

Abdurezak A. Hashi, ... (2011). Islamic ethics : An outline of its principles and scope. Revelation and 
Science, 01(03), 122–130. Retrieved from http://irep.iium.edu.my/18564/1/Islamic_Ethics.pdf 

Afifi, A. A. (2021). Understanding True Religion as Ethical Knowledge. AL-IMAM: Journal on Islamic 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 25
 

 

 
 

Studies, Civilization and Learning Societies, 2, 1–5. 
Afifi, A. A. (2022). Women’s Scholarship in Islam And Their Contribution To The Teaching Knowledge. 

AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 19–25. 
Afifi, A. A. (2023). Panduan Penulisan Laporan Ilmiah untuk Publikasi. AL-IMAM: Journal on Islamic 

Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 1–11. 
Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2019). Future Challenge of Knowledge Transfer in Shariah Compliance 

Business Institutions. International Colloquium on Research Innovations & Social Entrepreneurship (Ic-
RISE) 2019. 

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2022). Moderate Way Implementing Rukyah and Hisab to Determine A New 
Moon in Ramadan. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 11–18. 

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2023). Worldview Islam dalam Aktualisasi Moderasi Beragama yang 
Berkemajuan di Era Disrupsi Digital. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning 
Societies, 4, 23–34. 

Ahmad, H. Z. A. (1977). Konsepsi Politik dan Ideologi Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 
Al-Asqalani, I. H. (2018). Fathul Bari: Syarah Shahih Al-Bukhari. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi. 
Al-Attas, M. N. (1981). Islam Dan Sekularisme. Retrieved from 

https://books.google.com.my/books?id=VLcLkAEACAAJ 
Al-Attas, M. N. (1997). Islam and the Philosophy of Science. Kazi Publications, Incorporated. 
Al-Attas, M. N. (2013). Islam: The Concept of Religion and the Foundation of Ethics and Morality. 

Retrieved from https://books.google.com.my/books?id=EjpZAQAACAAJ 
Al-Farisi, L. S. (2020). Politik Identitas: Ancaman Terhadap Kesatuan dan Persatuan Bangsa dalam Negara 

Pancasila. Jurnal Aspirasi, 10(2). 
Al-Iṣfahani, A. al-Q. al-Ḥusayn ibn M. R. (1961). Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. Mesir: Mustafa 

Alhalabi. 
Al-Maududi, A. A. (1993). Khilafah dan Kerajaan: Evaluasi Kritis Atas Sejarah Pemerintahan Islam. 

Bandung: Mizan. 
Al-Maududi, A. A. (1994). Sistem Politik Islam: Hukum dan Konstitusi. Bandung: Mizan. 
al-Mawardi. (1978). Al-Ahkam al-Sulthaniyah. Mesir. 
Al-Mubarak, M., Bahri, S., & Hariyanto, F. (1995). Sistem Pemerintahan Dalam Perspektif Islam. Solo: 

Pustaka Mantiq. 
Al-Syâthibi, A. I. (2003). Al-Muwâfaqât fî Ushûl al-Syarî’ah. Beirut: Dâr al-Ma’rifah. 
Ali, A. Y. (1989). The Holy Qur’an. Maryland: Amana Corporation. 
Ali, F. (1996). Golongan Agama dan Etika Kekuasaan: Keharusan Demokratisasi dalam Islam Indonesia. 

Surabaya: Risala Gusti. 
Amiruddin, M. H. (2000). Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman. Yogyakarta: UII Press. 
An-Naisaiburi, A. A.-H. M. bin H. A.-Q. (1994). Shahih Muslim. Beirut: Dar Fikr. 
Anshari, E. S. (1997). Piagam Jakarta 22 Juni 1945, Sebuah Konsesus tentang Dasar Negara Republik 

Indonesia (1945-1949). Jakarta: Gema Insani Press. 
Ardani, M. (2001). Nilai-nilai Akhlak atau Budipekerti Dalam Ibadat. Jakarta: Karya Mulia. 
Ardipandanto, A. (2020). Dampak Politik Identitas Pada Pilpres 2019: Perspektif Populisme [The Impact of 

Identity Politics On President Election 2019: Populism Perspective]. Jurnal Politica Dinamika Masalah 
Politik Dalam Negeri Dan Hubungan Internasional, 11(1), 43–63. 
https://doi.org/10.22212/jp.v11i1.1582 

Arifin, B., & Abbas, A. F. (2007). Masa Lampau Yang Belum Selesai: Percikan Pikiran Tentang Hukum & 
Pelaksanaan Hukum. Jakarta: O.C. Kaligis & Associates. 

Ash-Shallabi, A. M. (2018). Biografi Umar bin Al Khathab. Pustaka Al-Kautsar. 
Azkarrula, Y. A., Hoffmann, S. M., & Izzuddin, A. (2023). Examining the Impact of the Book of Enoch, 

Sefer Yetzirah, and Greek Civilization on the Jewish Calendar System: An Islamic Astronomical Law 
Perspective. JIL: Journal of Islamic Law, 4(1), 1–27. https://doi.org/10.24260/jil.v4i1.1153 

Azra, A. (2000). Islam Substantif: Agar Umat Tidak menjadi Buih. Bandung: Mizan. 
Azra, A. (2017). Surau: Pendidikan Islam Tradisi Dalam Transisi dan Modernisasi (Edisi Pertama). 

Prenada Media. 
Azzam, A. R. H. (1964). The Eternal Message of Muhammad. London: Quartet Book. 
Bahesty, & Bahonar. (1991). Dasar Pemikiran Filsafat Islam dalam Al-Qur’an. Jakarta: Risalah Masa. 
Bahri, S. (2021). Literasi Digital Menangkal Hoaks Covid-19 Di Media Sosial. Jurnal Ilmu Komunikasi, 

10(1), 16–28. Retrieved from https://jkms.ejournal.unri.ac.id/index.php/JKMS/article/view/7452 



26 
 

Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 

 

 
 

 

Bakir, M., & Othman, K. (2017). Wasatiyyah (Islamic Moderation): A Conceptual Analysis from Islamic 
Knowledge Management Perspective. Journal of Islamic Thought and Civilization, 7(1), 13–30. 
https://doi.org/10.32350/jitc.71.02 

Basuki, U., & Setyawan, R. H. (2022). Langkah Strategis Menangkal Hoax: Suatu Pendekatan Kebijakan 
dan Hukum. Jurnal Hukum Caraka Justitia, 2(1), 1–94. 

Budiardjo, M. (1998). Dasar-dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia. 
Budiardjo, M. (1999). Demokrasi di Indonesia, Demokrasi Parlementer dan Demokrasi Pancasila. Jakarta: 

Gramedia. 
Darraz, M. A. (Ed.). (2017). Reformulasi ajaran Islam: jihad, khilafah, dan terorisme. Kerja sama Maarif 

Institute for Culture and Humanity [dan] Mizan. 
Dhakidae, D. (1995). Partai Politik dan Sistem Kepartaian di Indonesia. Prisma, 3–23. 
Djaelani, A. Q. (1995). Negara Ideal Menurut Konsepsi Islam. Surabaya: Bina Ilmu. 
Effendy, B. (1998). Islam dan Negara : Transformasi Pemikiran dan Praktik Islam Indonesia. Jakarta: 

Paramadina. 
Effendy, B. (2000). (Re) politisasi Islam: pernahkah Islam berhenti berpolitik? Bandung: Mizan. 
Fadhilah, L. N., & Putra, M. A. (2019). Nabi Idris dalam Kajian Sejarah Ilmu Falak. Ulul Albab: Jurnal 

Studi Dan Penelitian Hukum Islam, 2(2), 115. https://doi.org/10.30659/jua.v2i2.3885 
Faris, A. A.-H. A. I. F. I. Z. I. (1972). Mu’jam Maqayis al-Lughah. Mesir: Mustafa Alhalabi. 
Fariz, M. A. Q. A., Maufur, M., & Shaleh, A. R. (2000). Sistem Politik Islam. Jakarta: Robbani Press. 
Fatwa, A. M. (2000). Satu Islam Multi Partai: Membangun Integritas di Tengah Pluralitas. Bandung: 

Mizan. 
Fitri, D. R., Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2022). Pemikiran Neo-modernisme dalam Hubungan Agama dan 

Negara di Indonesia : Studi Komparatif Pemikiran Nurcholish Madjid Dan Abdurrahman Wahid. 3, 1–9. 
Haricahyono, C. (1986). Ilmu Politik dan Perspektifnya. Yogyakarta: Tiara Wacana. 
Hasjmy, A. (1984). Di Mana Letaknya Negara Islam. Jakarta: PT. Bina llmu. 
Ibn Khaldun. (2015). The Muqaddimah (N. J. Dawood, Ed.). Princeton University Press. 
Ibn Taimiyah. (1989). Pokok-pokok Pedoman Islam dalam bernegara. Jakarta: Bulan Bintang. 
Iqbal, M. (2001). Fiqh Siyasah: Kontekstualisasi Dokrin Politik Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama. 
Isjwara, F. (1980). Pengantar Ilmu Politik. Bandung: Bina Cipta. 
Kamali, M. H., & Ramadan, T. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic Principle of 

Wasatiyyah. Oxford University Press. 
Karim, A. G. (1993). Metamorfosis NU dan Politisasi Islam Indonesia. Yogyakarta: LKIS. 
Khan, Q. (1987). Tentang Teori Politik Islam (T. A. Amal, Ed.). Bandung: Pustaka. 
Kristiannando, Y. S. (2013). Syarat Kepala Negara Menurut Almawardi Dan Al-Ghazali. UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta. 
Kuntowijoyo. (1999). Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia. Yogyakarta: Shalahuddin Press dan Pustaka 

Pelajar. 
Kurniawan, D., & Afifi, A. A. (2023). Penguatan Moderasi Beragama Sebagai Solusi Menyikapi Politik 

Identitas. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 13–21. 
Kurniawan, P. (2018). Masyarakat Dan Negara Menurut Al-Farabi. Jurnal El-Qanuniy: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Kesyariahan Dan Pranata Sosial, 4(1), 101–115. https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v4i1.1830 
Luth, T. (1999). M. Natsir : Dakwah dan Pemikirannya. Jakarta: Gema Insani Press. 
Maarif, A. S. (1985). Islam dan masalah kenegaraan: studi tentang percaturan dalam konstituante. 

Lembaga Penelitian Pendidikan dan Penerangan Ekonomi dan Sosial. 
Madjid, N. (1992). Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina. 
Madjid, N. (1995). Islam Agama Kemanusiaan: Membangun Tradisi dan Visi Baru Islam Indonesia. Jakarta: 

Yayasan Wakaf Paramadina. 
Manzur, I. (1968). Lisan al-Arab. Beirut: Dar al-Shadr. 
Maududi, A. A. al-. (2013). Islamic Civilization: Its Foundational Beliefs and Principles. Leicestershire: The 

Islamic Foundation. 
Mulia, S. M. (2001). Negara Islam: Pemikiran Politik Husain Haikal. Jakarta: Paramadina. 
Na’im, M. A. (2017). Hoaks Sebagai Konstruksi Sosial Untuk Kepentingan Politik Praktis dalam Pilgub DKI 

Jakarta. Jurnal Drussalam, 8(2), 361–370. Retrieved from 
http://ejournal.iaida.ac.id/index.php/darussalam/article/view/107 



Afifi et. al.  / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik … 27
 

 

 
 

Nasution, H. (1991). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan. 
Natsir, M. (2000). Islam Sebagai Dasar Negara. Jakarta: Media Dakwah. 
Noer, D. (2000). Pemikiran Politik Barat. Jakarta: Mizan. 
Nurdin, A., Maarif, A. S., Syamsuddin, D., Kamal, Z., Umar, N., Lubis, A., … Jamrah, S. (2020). Satu 

Islam, Banyak Jalan: Corak-Corak Pemikiran Modern Dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Pulungan, J. S. (1994). Prinsip-Prinsip Bernegara Dalam Piagam Madinah. Jakarta: Rajawali Grafindo 

Persada. 
Rahmadhany, A., Aldila Safitri, A., & Irwansyah, I. (2021). Fenomena Penyebaran Hoax dan Hate Speech 

pada Media Sosial. Jurnal Teknologi Dan Sistem Informasi Bisnis, 3(1), 30–43. 
https://doi.org/10.47233/jteksis.v3i1.182 

Rahman, F. (1990). Muhammad sebagai Pemimpin Al-Qur’an. Lampung: YAPI. 
Rais, M. D., & Al-Kattam, A. H. (2001). Teori Politik Islam. Jakarta: Gema Insani Press. 
Rapar, J. H. (1988). Filsafat Politik Aristoteles. Jakarta: Rajawali Press. 
Salim, A. (1999). Partai Islam dan Relasi Agama Negara. Jakarta: JPPR. 
Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 
Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Jakarta: Lentera Hati 

Group. 
Shihab, M. Q. (2020). Islam & Kebangsaan: Tauhid, Kemanusiaan, dan Kewarganegaraan. Tangerang: 

Lentera Hati. 
Sjadzali, M. (1993). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. Jakarta: UI Press. 
Sukarja, A. (1995). Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan Tentang 

Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk. Jakarta: UI Press. 
Suseno, F. M. (1997). Etika Yunani. Yogyakarta: Kanisius. 
Syamsuddin, M. D. (2001). Islam dan Politik Era Orde Baru. Ciputat: Logos. 
Syarofin, A. (1998). Demitologisasi Politik Indonesia: Mengusung Elitisme dalam Orde Baru. Jakarta: PT 

Pustaka Cidesindo. 
Tobroni, & Arifin, S. (1994). Islam Pluralisme Budaya dan Politik: Refleksi Teologi untuk Aksi dalam 

Keberagamaan dan Pendidikan. Yogyakarta: Sipress. 
Wawan Hermawan. (1994). Konsep Negara menurut al-Farabi. 1–7. 
Yanggo, H. T. (2018). Moderasi Islam dalam Syariah. Al-Mizan, 2(2), 91–113. Retrieved from 

https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/almizan/article/view/41 
Zaidan, A. K., & Aziz, A. (1984). Masalah Kenegaraan dalam Pandangan Islam. Jakarta: Yayasan Al-

Amin. 
Zallum, A. Q. (2002). Sistem Pemerintahan Islam. Jakarta: Al-Izzah. 
Zarkasyi, H. F. (2013). Worldview Islam dan Kapitalisme Barat. Tsaqafah, 9(1), 15. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v9i1.36 
Zoelva, H. (2012). Relasi Islam, Negara, dan Pancasila dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia. De Jure: 

Jurnal Hukum Dan Syar’iah, 4(2). 
Zubair, A. C. (1995). Kuliah Etika. Jakarta: Grafindo. 

 


