IDRIS

<=

Perwakilan

Journal of Good Governance, Diplomacy, Perlembagaan Adat and Social Networks
Vol. 1 (2023), pp. 1-27

Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik di Indonesia

Abdullah A. Afifi #>* Afifi Fauzi Abbas ?

@ IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh
b Bridge to MA Islamic Studies (BMAIS), International Open University (IOU)

Tanggal terbit: 15 Agustus 2023

Abstract:

Islam is a religion that contains ethical values that discuss various sectors of society's social life. Meanwhile,
the state is a complex social system. The state is a forum that accommodates the participatory activities of all
its citizens. The existence of leadership and government in Islam is crucial, given its relevance in maintaining
the law to ensure justice and benefit for citizens in this social system. The processes for developing leadership,
government, and the state are determined by every citizen with the mechanism of political party
representatives. The role of political parties is to connect elements between the non-formal aspirations of
citizens to be advanced at a formal level so that they can be encouraged to become policies that provide
benefits for all citizens. The dynamics of the transformation of the conception of government and the state
continue to develop contextually, following the social structure of the people and the world order globally.
This article discusses the conception of the state with descriptive analysis using classical and contemporary
literature. This article also elaborates on how political activity in Indonesia needs to achieve a mature state
so that the political activities of Islamic parties can provide practical and in-depth solutions to the problems
of citizens as a whole.

Keywords: political figh, political ethics, governance, political parties, people’s participation

Abstraksi:

Islam adalah agama yang berisi nilai-nilai etika kebaikan yang menyangkut berbagai sektor dalam kehidupan
sosial masyarakat. Negara sebagai tatanan sosial yang kompleks adalah wadah yang menampung aktifitas
partisipatif dari seluruh warganya. Keberadaan kepemimpinan dan pemerintahan dalam Islam adalah sangat
penting, mengingat relevansinya dalam menjamin berjalannya hukum, adanya keadilan dan kemaslahatan
bagi warga dalam tatanan sosial tersebut. Proses pengembangan kepemimpinan, pemerintahan serta negara
ditentukan oleh setiap warga negara dengan mekanisme perwakilan partai politik. Keberadaan partai politik

*Korespondensi: abdullah@darulfunun.id

© 2023 The Authors. Published by IDRIS Darulfunun Institute, Payakumbuh.
Open access online at pub.darulfunun.id



2 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

adalah sebagai elemen penghubung antara aspirasi non formal warga negara untuk dimajukan dalam tatatan
yang formal, sehingga dapat didorong menjadi kebijakan yang memberikan kemaslahatan bagi seluruh warga
negara. Dinamika transformasi konsepsi pemerintahan dan negara terus berkembang secara kontekstual,
mengikut tatanan sosial masyarakatnya dan tatanan dunia secara global. Artikel ini membahas konsepsi
negara dengan analisis deskriptif dengan literatur klasik dan kontemporer. Artikel ini juga mengelaborasi
bagaimana geliat politik di Indonesia, perlu mencapai keseimbangannya, sehingga geliat politik, khususnya
partai Islam dapat memberikan solusi yang praktis dan mendalam terhadap permasalahan warga negara

secara keseluruhan.

Kata kunci: fikih siyasah, moral politik, tata kelola, partai politik, partisipasi masyarakat

1. Pendahuluan

Negara merupakan tema yang selalu aktual
dalam konteks masyarakat. Keaktualan ini tidak
hanya dari golongan atas tetapi dirasakan perlu oleh
golongan bawah, meski dalam bentuk apresiasi
yang berbeda. Malah masyarakat luas senantiasa
mencermati bagaimana berlangsungnya proses
"perebutan" dan "penundukan" kekuasaan politik
oleh beberapa orang atau kelompok. Tak jarang
terjadi perebutan dan penundukan, hal ini tidak
jarang menjadi hal yang diperhatikan oleh hati
nurani masyarakat sendiri karena telah terwarnai
oleh praktek-praktek yang jauh dari kaedah
normatif, terutama agama yang menjadi referensi
utama dari etika (Afifi, 2021). Terlebih di Indonesia
negara dengan mayoritas Muslim tapi berbentuk
negear Republik yang berlandaskan konsensus
bersama bernama Pancasila dan UUD 1945.
Sepanjang hampir 76 tahun pembentukannya dan 1
abad perjuangan konsepsi negara, masyarakat
Muslim menjadi salah satu komponen penting dari
penyusunan konsepsi negara Republik Indonesia.
Dengan jatuh bangun serta konflik yang terkadang
keras, transformasi pengembangan sistem politik
terus dimatangkan. Artikel ini bermaksud
mengelaborasi secara analisis deskriptif mengenai
konsepsi negara dalam sejarah Islam dan bagaimana
konsepsi tersebut terus bertransformasi dalam geliat
politik, khususnya di Indonesia (Afifi, 2023).

Tidak hanya Islam yang membahas tentang
negara, filsafat politik klasik seperti Aristoteles
tidak  kalah  menariknya  mengungkapkan
pendapatnya tentang negara. Aristoteles banyak
membicarakan bagaimana cara penyelenggaraan
suatu negara yang baik dan menjamin keadilan
(Rapar, 1988). lamembahas negara secara terperinci
dan ia pun menyoroti segala aspek kehidupan
manusia di dalam negara. Berbicara mengenai
Aristoteles tidak terlepas dari filsafat politiknya
yang mengetengahkan pemikirannya di tengah-
tengah krisis politik di Athena yang juga krisis

politik Yunani pada umumnya. Hal itu dituangkan
dalam buku Aristoteles yang berjudul Politika
(Noer, 2000).

Negara adalah suatu perhimpunan politik
(aktifitas sosial) yang bertujuan untuk memperoleh
manfaat bagi manusia di hampir seluruh aspek
kehidupan terutama yang mendapat sorotan yang
serius adalah kebahagiaan penduduknya. Secara
umum kebahagiaan bernilai bagi setiap individu
untuk kebahagiaan dirinya sendiri. Manusia yang
merupakan makhluk sosial tidak mampu untuk
dapat terus menerus berkontempelasi rohani
(theoria) secara monoton untuk mencapai
kebahagiaannya. Aktifitas berkontempelasi hanya
merupakan kegiatan bagi sedikit orang saja dan
untuk waktu-waktu yang sangat terbatas. Bidang
perealisasian diri bagi manusia yang sebenarnya
adalah berpartisipatif secara sukarela dalam
kegiatan bermasyarakat, bernegara yang memang
terdiri dari banyak struktur-struktur bagian yang
berkota-kota (polis). Kegiatan-kegiatan partisipatif
keikutsertaan dalam bermasyarakat bernegara
tersebut bentuknya sangat-sangat beragam (praxis)
(Suseno, 1997). Kegiatan-kegiatan praxis ini
menjadikan manusia adalah makhluk yang
beraktifitas dalam struktur-struktur sosial (polis)
sehingga manusia dapat juga disebut zoon politicon,
yang bermaksud makhluk sosial. Dalam tatanan
struktur sosial tersebut hingga membentuk struktur
sosial yang lebih besar, perlembagaan, sistem
pemerintahan, hingga negara (P. Kurniawan, 2018).

Kesenjangan antara prinsip-prinsip konseptual
asas keadilan dan realisasi aktifitas dalam kegiatan-
kegiatan sosial berpotensi menimbulkan kontlik.
Sehingga konflik akan selalu terdapat dalam
aktifitas sosial (berpolitik dalam konsep aristoteles).
Untuk menyelesaikan konflik yang terjadi, maka
kaum intelektual merumuskan asas-asas abstrak
mengenai kebajikan, persamaan, keadilan dan
tanggung jawab. Asas-asas ini  senantiasa
didefinisikan kembali secara berkala (fajdid).



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 3

Walaupun begitu penulis mempercayai konsep-
konsep mengenai asas-asas ideal yang berkembang
di kalangan pemikir ulung zaman tersebut juga
bersumber dari risalah-risalah para nabi. Salah satu
risalah yang paling memungkinkan adalah, risalah
nabi Idris (as) yang dikenal dalam peradaban
Yunani dengan nama Enoch dan risalahnya dikenal
dengan nama book of enoch. Risalah-risalah ini
tidak hanya berbicara tentang asas-asas yang kita
sebut dengan adab, tetapi juga dipercayai juga
menyampaikan banyak ilmu pengetahuan lainnya
(Afifi & Abbas, 2022; Azkarrula, Hoffmann, &
Izzuddin, 2023; Fadhilah & Putra, 2019).

Islam yang memiliki risalah al-Quran yang
memberikan petunjuk pada dimensi kehidupan,
termasuk topik mengenai persoalan negara. Al-
Quran banyak mengandung ayat-ayat yang berisi
keterangan tentang adab, kemanusiaan, keadilan,
tata kelola, hingga negara (secara kontekstual).
Sebab itu membedah tema negara baik dari segi
hukum Islam maupun dari pemikiran para filosuf
sangat relevan sekali saat ini. Al-Quran sebagai
risalah ke-syumulan Islam tampaknya tidak akan
melewatkan suatu petunjuk tentang dimensi
kehidupan yang teramat penting seperti
pemerintahan dan negara. Bahkan wacana negara
merupakan hal yang sangat sentral dalam kehidupan
manusia, yang karenanya dibutuhkan petunjuk dan
panduan, seperti risalah tuhan, yang lebih dari
sekedar kepandaian dan kebijaksanaan manusia.

Ali Abdul Al-Roziq seorang filosof muslim
menyampaikan bahwa Islam tidak menerangkan
secara jelas dan terperinci mengenai sistem
pemerintahan, sejak dari zaman khulafaur ar-
rasyidin. Kekhalifahan bukanlah sistem keagamaan
dalam Islam, tetapi sebuah sistem duniawi yang
merupakan produk dari nilai-nilai ke-Islaman.
Menurutnya Islam tidak berbeda dengan agama lain
yang juga tidak mengajarkan cara-cara pengaturan
tentang kehidupan bermasyarakat dan bernegara
secara khusus (Sjadzali, 1993). Qomaruddin juga
berpendapat bahwa teori negara menurutnya telah
berkembang bukan dari al-Quran melainkan dari
situasi kesejajaran, teori politik Islam sebenarnya
tidak memiliki kesucian religius dalam dirinya
istilah dalam al-Quran sering salah ditafsirkan
diberi warna politik (Khan, 1987). Kondisi
mengkait-kaitkan justifikasi yang sama-sama kuat
terhadap pilihan politik, sering kali menjadikan
Islam sebagai bahan konflik dan berpotensi sebagai
politik identitas bagi pihak-pihak tertentu (D.
Kurniawan & Afifi, 2023).

Ada dua pendapat lain yang patut diperhatikan
masing-masing adalah pertama, Islam sebagai
risalah yang lengkap dan menyeluruh yang

mengatur seluruh aspek kehidupan bermasyarakat,
termasuk bernegara. Pendapat ini diwakili oleh
ulama-ulama pergerakan seperti Rasyid Ridha,
Sayyid Quthb, Abu ‘Ala al-Maududy dan lainnya.
Yamg kedua, berpandangan Islam sebagai risalah
yang lengkap yang mengajarkan asas-asas, prinsip-
prinsip serta nilai-nilai etika bagi kehidupan
bermasyarakat, yang bisa digunakan untuk
bernegara. Pendapat ini diwakili oleh Muhammad
Husaein Haikal, Fazlur Rahman, Quraish Shibab,
Syafii Maarif, Abdurrahman Wahid, Nurcholis
Madjid, dan lainnya (Afifi, 2022; Afifi & Abbas,
2023; Al-Maududi, 1994, Fitri, Afifi, & Abbas,
2022; Shihab, 1996; Zoelva, 2012). Pada umumnya
pandangan kedua berkembang setelah habisnya
masa kolonialisme, dimana negara sudah terbentuk,
dan tahapan berikutnya adalah asimilasi konsepsi
negara yang adil yang sejalan dengan agama.

“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan
taatilah rasulnya dan ulil amri diantara kamu" (Qs. An-
Nisa 4:59)

Surat an-Nisa ayat 59 ini ini memuat prinsip
pokok dalam kehidupan sosial. Ayat ini juga
digunakan sebagai prinsip politik dan pengelolaan
pemerintahan. Ayat ini juga memberikan tafsiran
yang luas kepada para mufassir untuk mengamati
pengertian yang berbeda dalam memaknakan kata
ulil amri.

2. Konsepsi negara dalam Islam

Negara Islam ialah negara yang berasaskan
tauhid (agama), dimana al-Quran dan as-Sunnah
menjadi dasarnya, dan suara permusyawaratan
rakyat rakyat juga menjadi faktor pentingnya.
Gabungan ketiga sumber asas diatas merupakan
suatu keistimewaan dalam politik Islam (Ahmad,
1977). Dalam wacana fikih siyasah klasik, kata
imamah biasanya dipadankan dengan perkataan
khalifah. Walaupun begitu konsep kepemimpinan
imamah pada umumnya digunakan oleh kalangan
syiah, sedangkan konsep kepemimpinan khalifah
lebih umum dikenal dalam kalangan sunni.
Perbedaan mendasar dalam memahami imamah
oleh kalangan syiah adalah melihat konsep imamah
sebagai bagian dari pokok ajaran agama. Sedangkan
kalangan sunni sendiri menggunakan terminologi
imamah secara umum untuk menjelaskan tentang
konsep khilafah (kepemimpinan) (Igbal, 2001).
Menurut al-Mawardi juga Ibn Khaldun, imamah
sebagai konsep menggantikan konsep kenabian
yang sudah ditutup. dalam rangka memelihara
agama dan mengatur kehidupan dunia (al-Mawardi,
1978; Ibn Khaldun, 2015).  Sejalan dengan



4 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

pandangan tersebut bahwa khilafah atau imamah
adalah konsep kepemimpinan umat dalam
permasalahan  keduniawian dan keagamaan,
melanjutkan kepemimpinan kenabian Muhammad
(saw) untuk menjaga syariat dan kewajiban dalam
beragama umat Muslim.

Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk
(menjadi) rahmat bagi semesta alam. (QOs. Al-Anbiya
21:107)

Kenabian Muhammad (saw) mempunyai dua
fungsi, yakni sebagai utusan (rasul) Allah (swt) dan
juga sebagai nabi yang menegakkan kebaikan dalam
peraturan peradaban dunia. Hal ini sesuai dalam
surat al-Anbiya ayat 107 yang berbunyi diatas.
Setelah nabi Muhammad (saw) wafat fungsi
pertama sebagai rasul penutup terus berakhir dan
tidak ada yang melanjutkan. Sedangkan fungsi
kedua untuk menegakkan kebaikan diteruskan
karena pada saat itu para sahabat bersepakat tidak
mungkin umat ditinggalkan tanpa pemimpin.
Sehingga selepas beliau wafat fungsi menegakkan
kebaikan dalam tatanan peradaban dunia (dalam
kapasitas saat itu) dilanjutkan oleh Abu Bakar (ra),
kemudian Umar bin Khattab (ra), Utsman bin Affan
(ra) dan Ali bin Abi Thalib (ra). Istilah amirul
mukminin (pemimpin orang beriman) juga baru
dinisbahkan kepada Umar bin Khattab (ra) menjadi
khalifah (Ash-Shallabi, 2018).

Negara ialah suatu kesatuan hukum tatanan
sosial yang kompleks yang sudah berkembang
cukup matang dan memiliki hukum yang berdaulat.
Negara juga adalah sekumpulan besar masyarakat
yang tinggal pada para area wilayah tertentu yang
menyepakati peraturan dan hidup teratur untuk
kepentingan kemaslahatan umumnya. Negara Islam
(daulah Islamiyah) adalah suatu negara yang
mendasarkan seluruh administrasi dan politik
kenegaraan, hubungan pribadi dengan masyarakat,
serta segala bidang kehidupan ekonomi dan
perundang-undangan kepada al-Quran dan as-
Sunnah.

Islam adalah agama yang mengintegrasikan
antara ibadah (peribadatan) dan muamalah
(interaksi sosial), antara keyakinan dan kesopanan,
antara jiwa dan benda, antara nilai ekonomi dan nilai
rohani, antara dunia dan akhirat, antara bumi dan
langit.  Dari  kesatuan  yang  kompleks
itumenghasilkan perundang-undangan syariat dan
peraturan Islam, kemudian keluarlah anjuran-
anjuran dan batasan-batasannya sehingga muncul
berbagai pendapat-pendapat (khilafiyah) dalam
bidang politik, ekonomi dan sosial (Nurdin et al.,

2020). Islam dengan sifat-sifat khasnya bertujuan
menciptakan kemaslahatan (kesejahteraan) umum
bagi umat manusia secara keseluruhan. Ajaran-
ajaran tentang ibadah dan muamalah, tentang
pemerintahan politik, sosial, ekonomi, tentang
perang dan damai, semuanya ditetapkan sebagai
suatu ajaran agama yang perlu ditaati, tanpa ada
pilihan menerima atau tidak. Oleh karena itu unsur
keharusan (ilzam) dalam penetapan-penetapan
syariat dalam Islam lebih kuat dibandingkan dengan
penetapan ijtihad manusia (Abbas, 2012). Karena
keyakinan atas al-Quran dan as-Sunnah sebagai
sumber dalam penetapan-penetapan hukum dalam
Islam bersumber dari firman Tuhan yang sudah jelas
kebenarannya dan sudah pasti pula keberpihakannya
untuk kesejahteraan manusia. Atas dasar kenyataan
itu, maka sukarlah dalam Islam untuk mengkotak-
kotakkan ataupun mengindentikkan Islam sebagai
sekedar “agama” atau “politik” saja.

Jika setiap yang berhubungan dengan akidah dan
ibadah adalah agama, dan maka dapat disebut
sebagai “politik Islam” dalam wusaha untuk
memperbaiki aqidah dan ibadah. Begitu juga jika
setiap yang bersangkutan dengan moral dan
pendidikan adalah merupakan anjuran dari ajaran
agama, maka dapat disebut sebagai "politik Islam"
dalam bidang pendidikan dan adab. Untuk setiap
yang bertalian dengan muamalah juga dalam Islam
adalah anjuran agama, sehingga disebut sebagai
"politik Islam" dalam bidang ekonomi dan sosial.
Kegiatan yang bersangkutan dengan pemerintah
dan pengelolaan kesejahteraan umat juga adalah
bagian dari agama sehingga dapat disebut juga
"politik Islam" dalam bidang pemerintahan dan tata-
usaha negara (Hasjmy, 1984). Demikian eratnya
hubungan agama dengan negara menurut ajaran
Islam, seperti satu bagian yang tidak dapat
dipisahkan. Hal ini juga merupakan tafsir dari
“rahmatan lil alamin”, berkah yang bukan hanya
terkait permasalahan obyek yang ditujukan saja,
tetapi juga berbagai macam lain termasuk sektor-
sektor dan bidang-bidang keilmuan yang berbagai
macam. Karena itu suatu dalam pemahaman Islam
konsepsi negara tanpa agama adalah hal yang sangat
tidak mungkin dapat terwujud, seperti tidak
mungkinnya konsepsi agama Islam yang kosong
dari cita kemaslahatan kemasyarakatan dan politik
pemerintahan negara. Negara tanpa agama pada
sejatinya menjadikan idealisme lain sebagai agama
atau sumber etika yang menjadi dasar dari
wujudnya negara. Islam  menegakkan segala
konsep perundang-undangannya atas dasar moral
dan nilai etika kebaikan seperti yang disampaikan di
dalam al-Quran dan as-Sunnah (Afifi, 2021; Al-



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 5

Attas, 2013). Karena itu negara menurut pandangan
Islam adalah negara etis dengan politik moral yang
berundang-undang dasar tertulis, yaitu al-Quran dan
as-Sunnah sebagai sumber referensi etika (Hasjmy,
1984). Tujuan risalah Islam yang berdasarkan al-Quran
dan as-Sunnah telah dinyatakan oleh Allah dalam al-
Quran yang bermaksud untuk membentuk
peradaban yang seutuhnya.

"Sesungguhnya Kami telah mengutus beberapa rasul Kami
dengan membawa mukjizat-mukjizat yang gamblang dan
telah Kami turunkan pula kitab-kitab syari'ah dan keadilan
bersama mereka, agar masyarakat dapat berdiri seutuhnya.
Oleh sebab itu, Kami telah menciptakan besi untuk
menjadi alat senjata yang hebat, juga untuk keperiuan
lainnya bagi kehidupan manusia, supaya Allah mengetahui
siapa yang telah membantunya menegakkan agama Allah
dengan mengganyang musuh-musuhnya dan sekaligus
membantu rasul-rasul-Nya, sekalipun mereka tidak ada".
(Os. Al-Hadid 57: 25)

Dalam ayat tersebut kata besi dapat ditafsirkan
sebagai lambang kekuasaan politik. Ayat tersebut
juga menjelaskan bahwa misi para rasul adalah
menciptakan jaminan keadilan sosial bagi masyarakat
yang sejalan dengan asas-asas yang telah dijelaskan oleh
al-Quran (Al-Maududi, 1994). Karakteristik negara
Islam adalah negara yang ideologis yang
memperjuangkan kebaikan berdasarkan
ideologinya. Sehingga negara adalat alat untuk
meciptakan tatanan kebaikan tersebut dan negara harus
memainkan peranannya sebagai instrumen perubahan
tersebut. Kondisi sebagai negara ideologis inilah yang
membuat negara Islam perlu diusung oleh elemen-
elemen sumberdaya yang memahami dan meyakini
kebaikan yang dibawah oleh Islam. Pemerintahan negara
Islam ini harus menghayati semua rinciannya.

Islam mengakui persamaan manusia didepan
Tuhan, dan tidak mempermasalahkan perbedaan-
perbedaan bahasa, geografis, maupun warna kulit.
Konsepsi kebaikan dalam Islam menyangkut aturan-
aturan serta rancangan reformasinya bagi semua
manusia (Abbas, 2010). Orang-orang yang tidak
menerima aturan asas persamaan dan keadilan
tersebut tidak diberi andil untuk turut campur dalam
pengelolaan. Mereka yang tidak meyakini ideologi
yang serupa dapat tinggal dalam batas-batas
toleransi yang diberikan sebagai non-Muslim.
Kewajiban-kewajiban khusus beserta hak-haknya
diberikan kepada mereka dalam keadilan (toleransi)
hukum Islam. Hanya anggota masyarakat yang
meyakini kebenaran ideologi tersebut yang
diperkenankan berpartisipasi dalam pemerintahan
(Al-Maududi, 1994).

“Maka demi Tuhanmu, mereka (pada hakekatnya)
tidak beriman hingga mereka menjadikan kamu sebagai

hakim dalam perkara yang mereka perselisihkan". (Qs.
An-Nisa 4:65)

"Dan hendaklah kamu memutuskan perkara di
tengah-tengah mereka menurut apa yang diturunkan
Allah". (Qs. Al-Maidah 5:49)

Dalam konteks syariat Islam yang memandang
hukum tertinggi ditetapkan melalui firman Allah
(swt) dalam al-Quran dan as-Sunnah, maka
berkonsekuensi tidak ada peluang bagi siapa pun di
dalam negara Islam untuk membuat hukum yang
digunakan untuk mengatur seluruh hubungan
manusia, kecuali berdasarkan al-Quran dan as-
Sunnah (Al-Maududi, 1994; Zallum, 2002). Sasaran
pendirian negara Islam agar terbangunnya suatu
negara yang di dalamnya ideologi kebaikan yang
ditawarkan oleh Islam dapat ditegakkan secara utuh.
Di zaman krisis ini muncul dua kelompok reaksi
yang secara diametrik bertentangan. Pertama
konservatisme-taklid, dan kedua modernisme-liar.
Kelompok konservatif mencari suaka ke tradisi
lama. Pandangan mereka menjadi kaku, menurut
mereka setiap perubahan adalah perubahan ke posisi
yang lebih buruk dan satu-satunya jalan untuk
menyelamatkan hukum Islam adalah taklid ke masa
lalu dan ke tatanan lama. Sedangkan kelompok
modernisme-liar hanyut dalam arus waktu. Mereka
berpendapat bahwa jalan utama dalam mencapai
kejayaan adalah meniru Barat. Kebangkitan
kembali muslim hanya dapat tercapai dengan
menganut cara hidup, hukum, pendidikan dan
kebudayaan Barat. Mereka tidak melihat adanya
kontradiksi antara Islam dengan Barat. Mereka
menyatakan bahwa dengan dianutnya peradaban
Barat akan membuat kaum muslim muncul sebagai
suatu kaum yang progresif (Al-Maududi, 1994).

Dalam histori hubungan politik di Indonesia,
konsepsi negara dengan politik Islam sudah lama
mengalami jalan buntu. Sejak dimulainya
pemerintahan  Soekarno sampai pada masa
Soeharto. Di mana politik Islam dipandang sebagai
kekuasaan yang potensial yang dapat merobohkan
landasan negara yang nasionalis. Kedua-dua
pemerintahan di atas berupaya untuk melemahkan
politik Islam, akibatnya para pemimpin dan aktivis
Islam sukar menjadikan Islam sebagai ideologi
negara. Tuduhan politik identitas saat ini
disematkan kepada para politisi-politisi yang
mengidentikkan Islam memberikan solusi secara
umum, tetapi gagal dalam menjelaskan detail-detail
solusinya (Al-Farisi, 2020; Ardipandanto, 2020).

Di sisi lain, para aktivis politik Islam
memandang aktivis nasionalis dengan mata curiga.
Mereka melihat adanya manuver yang dilakukan



6 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

aktivis ini untuk menghilangkan arti politik Islam
dan pada saat yang sama mendukung sebuah
masyarakat politik yang modernis. Situasi ini
seringkali dipandang sebagai indikasi bahwa negara
yang dimenangkan oleh para aktivis nasional
menerapkan kebijakan ganda terhadap politik
Islam. Yakni memberikan keleluasan terhadap
dimensi ritual Islam sebagai budaya dan amalan
ibadah tetapi tidak terhadap politik Islam. Jelaslah
bahwa kecurigaan antara aktivis politik Islam dan
aktivis nasional yang berlangsung di dalam negara
yang mayoritas negara beragama Islam sangat
kontaproduktif. Situasi ini semakin memperburuk
bagaimana ekosistem negara yang terbentuk
akhirnya jauh dari pandangan masyarakat secara
umum yang mayoritas beragama Islam (Arifin &
Abbas, 2007). Kondisi kontraproduktif ini juga
menciptakan ketegangan antara aktivis-aktivis
sehingga konflik yang terjadi belum menyentuh
persoalan-persoalan utama yang memerlukan solusi
yang dihadapi oleh negara.

Negara Islam dimana ideologi ke-Islaman
diperjuangkan juga masih mempertimbangkan
suara rakyat (musyawarah) dalam tatanan yang
proporsional,  seperti  terbentuknya  sistem
perwakilan dalam negara Indonesia ini. Kolaborasi
ketiga dasar di menjadi sumber etika dalam
pengelolaan  negara dan  menjadi  suatu
keistimewaan dalam negara Islam.

Istilah kepemimpinan "khilafah" yang dipakai
dalam konsepsi negara Islam yang berasal dari
bahasa arab, hanyalah sebuah nama yang sifatnya
kontekstual. Yunani yang memakai sistem Monarki
yang berasal dari bahasa Yunani. Juga bagaimana
konsep-konsep polis dalam Yunani menyerupai
dengan konsep beylic yang dikembangkan oleh
suku Turki. Sehingga pembicaraan politik Islam
belum sampai mendalam bagaimana Islam dapat
memberikan alternatif solusi terhadap
permasalahan riil, karena ketegangan yang terjadi
lebih kearah perdebatan penggunaan istilah
dibandingkan diskusi konstruktif. Walaupun
seolah-olah konsep negara dalam pandangan barat
cukup mapan, konsepsi manusia sebagai makhluk
sosial justru bertentangan dengan apa yang terjadi
di barat, yang lebih trend dengan individualisme,
kebebasan dan kemanusiaan.

Dalam Islam tokoh yang dikenal menyusun teori
tentang kenegaraan dan pemerintahan adalah al-
Mawardi, ia berpendapat bahwa Islam mewajibkan
mendirikan pemerintahan atau negara berdasarkan
konsensus ijma’ (musyawarah) (al-Mawardi, 1978).
Tentunya dengan catatan belum adanya

pemerintahan  atau negara ditempat akan
dibentuknya pemerintahan. Sebagaimana
Aristoteles, al-Mawardi berpendapat bahwa

manusia adalah makhluk sosial tetapi al-Mawardi
memasukkan agama dalam teorinya. [a berpendapat
bahwa Allah (swt) yang telah menciptakan manusia
dengan segala kelebihan dan kekurangannya,
risalah-Nya perlu dijadikan acuan pokok dalam
segala urusan, sehingga manusia perlu menyadari
bahwa Allah (swt) adalah pencipta kita dalam
pemberi rizki, dan manusia membutuhkan serta
memerlukan pertolongannya.

Pemikiran al-Mawardi tentang negara perlu
diketengahkan ~ menjadi  tiga  pendekatan:
pendekatan integralistik, sekuleristik dan simbiotik.
Pendekatan pertama, menganjurkan konsep sumber
kekuasaan didasarkan pada ‘'kedaulatan ilahi’.
Pendekatan ini tidak memisahkan agama dan negara.
Zona politik adalah bagian dari agama dan
sebaliknya. Pendekatan yang kedua, Dbersifat
sekuleristik, paradigma ini menolak sumber
kekuasaan pada syar’i karena tidak ada dalil agama
yang pasti (gothi) yang mewajibkan penyatuan
agama dan politik. Kemudian pendekatan yang
ketiga adalah simbiotik, yaitu interaksi saling
menguntungkan  timbal balik dan saling
memerlukan antara syar'i dan kepentingan rakyat
tepatnya agama dan negara (politik). Agama
memerlukan instrumen negara untuk mengukuhkan
eksistensinya dan negara di sisi lain menjadikan
agama sebagai sumber panduan moral dan etika. Dari
penjelasan di atas jika penulis hubungkan antara
pemikiran Al-Mawardi tentang negara dengan
pemikiran Aristoteles atau Al-Farabi tentang konsep
negaranya maka dapat disimpulkan pembahasan
wacana negara harus berada dalam konteks yang
sama.

Ketika negara diibaratkan oleh Aristoteles
sebagai pengembangan polis dan praxis oleh
manusia sebagai komponen sosialnya yang secara
ideal menurut al-Farabi dapat membentuk al-
Madina al-Fadhilah (negara yang ideal) (P.
Kurniawan, 2018; Wawan Hermawan, 1994).
Sedangkan agama di satu sisi secara kontekstual
dapat dipahami sebagai sumber moral dan etika,
sehingga agama menjadi acuan terhadap
pengembangan tatanan sosial hingga dalam menjadi
bentuk yang kompleks seperti pemerintahan atau
negara (Afifi, 2021). Dalam negara Islam selain
sudah diutarakan al-Quran dan as-Sunnah dijadikan
sumber rujukan, dan kemudian konsensus sosial
dengan mekanisme-mekanisme permusyarawatan
yang proporsional juga sebagai faktor penentu.



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 7

Maka perlu juga ditambahkan ijma atau pendekatan-
pendekatan ulama, cendekiawan, ahli, ilmuwan
dalam berbagai bidang menjadi konsensus ilmiah
yang juga penting setelah al-Quran dan as-Sunnah
(Afifi & Abbas, 2019). Keempat sumber referensi
dan pendekatan ini akan lebih mudah dalam
mengembang negara yang berkebaikan, adil dan
makmur sejalan dengan Pancasila sebagai dasar
negara, keragaman yang bervariasi yang sejalan
secara kontekstual dengan ajaran agama Islam.

Al-Farabi dalam menjelaskan al-Madinal al-
Fadhilah setidaknya negara memiliki empat fungsi
(P. Kurniawan, 2018):

o Menjaga keadilan

e Menjaga ketertiban

e Mengusahakan kesejahteraan

e Menjamin keamanan dan pertahanan

Dari uraian ini kita dapat menyimpulkan
konsepsi  negara sebetulnya adalah  hasil
pengembangan ataupun produk dari peradaban itu
sendiri. Struktur-struktur sosial yang dimulai dari
yang terkecil kemudian berkembang menjadi
kompleks dan memerlukan kesepakatan aturan
main dalam melaksanakan kepentingan menjaga
eksistensi dan tujuan dari negara tersebut. Baik para
filosof klasik dari dunia Islam atau barat sebetulnya
memiliki pandangan yang sama tentang pentingnya
tata kelola sosial apapun namanya itu, dimana
kemaslahatan vmum dapat diwujudkan. Al-Quran
juga menginformasikan bahwa manusia yang satu
harus mengenal manusia yang lain, karena Allah
(swt) telah ciptakan manusia berbangsa-bangsa
yang perlu mengenal satu dengan yang lainnya.
Dimana mereka beranggapan pula berasal dari
nenek moyang yang satu yaitu Adam (Djaelani,
1995), hal inipun sejalan dengan apa yang menjadi
prinsip bernegara dalam Islam yaitu prinsip
persamaan.

2.1. Pembentukan negara dalam sejarah Islam

Suatu pemerintahan dan tata kelola madinah al-
munawarah yang sangat realistik diperjuangkan
untuk menjamin kesejahteraan, menjaga demokrasi,
menjunjung amanah dan keadilan telah didirikan
oleh Nabi lebih kurang 14 abad yang lampau. Nilai-
nilai etika dijunjung tinggi, persamaan hak,
kebebasan pendapat juga telah di tanamkan di
dalam karakter bangsa arab yang pada saat itu
sedang berkembang dan saling mendominasi satu
sama lain (Ahmad, 1977). Transformasi bangsa arab
dari bersuku-suku, kabilah-kabilah kemudian
berbangsa dan bernegara (daulah), kemudian

menjadi satu bangsa besar yang menjunjung
kemanusian dan persaman hak dihadapan Allah
(swt).

Patut diperhatikan bahwa pemerintahan dan tata
kelola negara ini telah dipraktekan dan dilaksanakan
dengan penuh kesuksesan dan kegemilangan
dengan berbagai variasi cara mencapai consensus,
baik melalui musyarawah umum, terbatas hingga
ijma pada ahli dan sahabat-sahabat tertentu, hingga
penetapan keputusan perorangan. Upaya-upaya ini
sampai kemudian terus berkembang kepada
berdirinya negara, daulah dan kekhalifahan.
Masyarakat yang masih berdiri di atas kabilah dan
suku bangsa kemudian dipersatukan atas dasar
persamaan hak dan status. Hal yang paling menarik
adalah ketika kaum Muslim mengadakan konsensus
pemilihan umum yang pertama dikalangan 75
penduduk Yastrib yang berkumpul di Agqabah
Mekah, maka para anggota yang dipilih didasarkan
pada susunan suku bangsa, lalu diumumkannya
konstitusi Islam yang pertama di dalam pasal
satunya disebutkan: "sesungguhnya segenap
mereka (warga negara) adalah satu umat yang bebas
dari manusia lainnya" (Pulungan, 1994). Dengan
piagam di atas maka melahitkan "ummah”
(kedaulatan rakyat). Konsepsi-konsepsi inilah yang
sebetulnya membuat risalah nabi Muhammad (saw)
mampu memberikan satu loncatan perdaban yang
jauh yang sangat revolusioner, merombak semua
tatatanan dan prinsip-prinsip sosial dalam bersuku
dan berbangsa.

Hijrahnya nabi Muhammad (saw) ke Yastrib
(Madinah) pada tahun 622 H juga dipahami sebagai
dimulainya perhitungan kalender tahun Islam.
Walaupun begitu jauh sebelumnya yaitu sekitar
tahun 611 ajaran Islam sudah mulai disiarkan
ditandai turunnya wahyu dari Allah untuk
mendakwahkan Islam. Pada awalnya dakwah
dilakukan secara terbatas dan eksklusif kepada pada
keluarga dan para sahabat Nabi saja di Mekah.
Setelah tiga tahun turunlah Ayat-ayat yang
memerintahkan nabi Muhammad (saw) agar
mendakwahkan Islam kepada Masyarakat umum.
Pada periode Mekah ini belum dimulai kehidupan
bernegara. Nabi Muhammad (saw) ketika itu tidak
mendapat risalah untuk mendirikan negara dan juga
tidak secara faktual beliau dan penduduk Mekah
lainnya berada dalam pemerintahan kesukuan dan
kabilahnya masing-masing. Risalah yang ada selama
di Mekah terbatas pada masalah tauhid, ukhuwah
Islamiyah, dan mendekatkan diri kepada Tuhan
(Mulia, 2001). Ayat-ayat al-Quran yang di turunkan
pada periode Mekah ini menyampaikan tentang
praktik ketidakadilan, adab yang buruk, praktik-
muamalah bisnis yang curang, penindasan dalam



8 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

bidang ekonomi dan politik, perbudakan terhadap
dhuafa dan berbagai ketimpangan sosial lainnya
(Rahman, 1990). Periode Mekah ini juga dalam
tanggapan para petinggi Quraisy adalah satu
kemajuan dan kemakmuran, walaupun dipenuhi
dengan praktik semacam itu. Dalam masa ini
sebelum terbentuknya pemerintahan ataupun
struktur sosial kaum muslim dalam kelompok kecil,
nabi Muhammad (saw) adalah individu yang
melakukan amar ma’ruf nahi munkar.

2.2. Latar belakang terbentuknya negara

Setelah kesulitan dan penolakan yang diberikan
oleh penduduk Mekah itu nabi Muhammad (saw)
dengan para sahabat mengarahkan dakwahnya
kepada penduduk Yastrib, barulah kemudian beliau
dengan kaum muslim berkumpul sebagai satu
kelompok yang kemudian dipersaudarakan, yakni
Muhajirin  dan  Anshar. Kelompok yang
dipersaudarakan ini kemudian bersatu menjadi satu
kelompok yang besar dengan konsep yang berbeda
dari konsep kesukuan dan kabilah sebelumnya, dan
menjadi kelompok sosial yang sangat besar di
Madinah. Pengaruh kaum muslimin yang terus
berkembang mengantarkan satu momentum besar
dimana sebagai salah satu kelompok yang dominan,
mereka memulai membuat suatu konsensus
perjanjian masyarakat dengan seluruh kelompok
masyarakat dan penduduk di Yastrib baik yang
muslim maupun non-muslim (Djaelani, 1995).
Perjanjian masyarakat itu terkenal dengan nama
baiatul aqabah. Baiatul agabah ini terjadi dua kali
yang pertama dipandang sebagai "pakta
persekutuan" antara nabi dengan kaum muslim
Yastrib untuk menerimanya dan terjadi di Mekah.
Dalam perjanjian baiatul aqabah ini disepakati
untuk saling melindungi keselamatan satu sama
lain, membantu dan membela kepentingan pihak-
pihak yang berjanji (Mulia, 2001). Perjanjian
tersebut dapat dipandang sebagai awal berdiri dan
lahimya negara dalam Islam. Karena salah satu teori
pembentukan sebuah negara adalah dengan adanya
perjanjian masyarakat atau kontrak sosial (Isjwara,
1980).

Setelah Baiatul agabah pertama disepakati, nabi
Muhammad (saw) bersama para pengikutnya
berhijrah ke Yastrib ketika kondisi di Mekah sudah
tidak bersahabat. Hijrahnya nabi Muhammad (saw)
ke Madinah mendapatkan sambutan yang sangat
baik oleh sebagian penduduk, ada pula yang tidak
senang dengan kedatangannya, yaitu orang-orang
yang masih tetap dengan agama leluhur mereka.
Mereka memandang kedatangan Nabi telah

merusak rencana mereka untuk mengukuhkan
Abdullah bin Ubay salah seorang tokoh mereka
sebagai pemimpin masyarakat Yastrib. Namun dari
perjanjian yang berhasil dibuat menandakan
kelompok Abdullah bin Ubay ini tidak mampu
menghalangi konsensus yang menyepakati nabi
Muhammad (saw) sebagai pemimpin yang
memegang amanat untuk pemerintahan di Yastrib
(Ahmad, 1977). Yastrib sendiri terdiri dari banyak
kabilah-kabilah seperti di Mekah, termasuk
diantaranya kabilah ~ Yahudi. Konflik dan
ketegangan yang terus menerus telah memberikan
peluang bagi nabi Muhammad (saw) mengambil
peran untuk mendamaikan, memberikan rasa adil,
ketertiban dan pertahanan bagi seluruh kaum di
Yastrib. Bani Aus dan bani Khazraj yang selalu
bertikai juga dapat didamaikan begitu pula konflik
antara orang-orang Arab dengan orang-orang
Yahudi. Hal lain yang mendukung Nabi untuk tetap
mendakwahkan Islam di Madinah adalah bahwa di
kota tersebut kaum muslim diterima dengan
perlakuan yang baik tidak seperti yang mereka alami
di Mekah (Mulia, 2001).

Langkah pertama yang dilakukan nabi
Muhammad (saw) adalah memberikan kebebasan
beragama kepada semua penduduk Yastrib sesuai
dengan keyakinannya masing-masing. Selain itu
nabi Muhammad (saw) juga melakukan langkah
konkrit kepada masyarakat muslim dengan
membangun masjid sebagai lembaga keagamaan
dan sosial untuk membina persaudaraan di antara
sesama muslim sebagai pusat informasi. Adapun
terhadap golongan non-muslim adalah dengan
membuat perjanjian tertulis yang menitikberatkan
pada kepentingan umum, menjamin kebebasan
beribadah bagi semua penduduk, mewujudkan
pertahanan  dan  perdamaian, = menekankan
kerjasama, persamaan hak dan kewajiban dan
mengikis segala perbedaan pendapat Perjanjian
kesepakatan ini dibuat pada ruang lingkup dan
tatanan sosial yang lebih tinggi lagi pada tahun
pertama Hijriah dengan nama ”Piagam Madinah”.

Piagam Madinah ini dapat refleksikan pada tata
kelola negara modern adalah perundangan dasar
selayaknya ‘Declaration of Independence’ yang
dimiliki Amerika Serikat ataupun ‘Pembukaan
UUD 1945’ yang dimiliki Indonesia. Dengan
adanya piagam tersebut terjadilah pengorganisasian
penduduk Madinah yang majemuk menjadi satu
kesatuan struktur masyarakat dalam lingkup yang
lebih besar, yakni berwilayah atau berkawasan.
Komunitas sosial yang berkembang ini secara tertib
yang menyepakati satu konsensus bersama yang di



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 9

dalamnya terdapat suatu sistem hubungan interaksi
sosial yang mencakup semua kelompok untuk hidup
bersama dan bekerjasama dalam suatu wilayah.
Terwujudnya piagam Madinah merupakan bukti
sifat dan visi kenegaraan dari nabi Muhammad
(saw). Dengan ini secara tidak langsung dapat
dikatakan upaya-upaya melakukan revolusi sistem
tatanan sosial oleh Islam yang berdasarkan
persamaan hak sebagai manusia telah berkembang
kepada dibentuknya struktur sosial yang juga
berkembang dengan prinsip-prinsip persamaan
tersebut. Upaya ini mengakomodir semua pihak,
termasuk Yahudi, dan mempersatukan bangsa Arab
Yastrib di bawah kepemimpinan yang berkeadilan
sosial dan sejahtera. Bagi umat Islam, nabi
Muhammad (saw) dengan risalahnya telah
mengakomodir terciptanya persatuan dan kesatuan
serta persaudaraan diantara kaum Muhajirin dan
Ansar. Nabi Muhammad (saw) diakui telah
mengembalikan kembali persatuan antar suku yang
sebelumnya berkonflik (Sukarja, 1995).

2.3. Unsur-unsur terbentuknya negara

Terbentuknya negara dan pemerintahan selain
karena faktor kemauan, juga didasari oleh faktor
yang telah dijabarkan diatas, yakni keperluan dari
struktur sosial masyarakat yang terus berkembang.
Terwujudnya negara dan pemerintahan jika melihat
apa yang dilalui oleh nabi Muhammad (saw) adalah
proses-proses yang dilalui dari menyampaikan,
kemudian memperjuangkan kebaikan, sehingga
kemudian diikuti oleh pengikutnya, dan dipercaya
oleh komunitas masyarakat lainnya. Kemudian
terus bertransformasi hingga menjadi pemerintahan
dan negara berdaulat yang memenuhi kesejahteraan
masyarakatnya dan memberikan keamanan bagi
mereka (Isjwara, 1980). Setidaknya dapat
disampaikan unsur-unsur terbentuknya negara
adalah:

o Tujuan dan misi

Negara adalah manifestasi dari nilai-nilai yang
akan diperjuangkan. Negara dapat terwujud
daro proses tranformasi yang merupakan
manifestasi  dari  idealisme. Semakin
berkembang ruang lingkup wilayah dan
semakin banyak penduduknya, maka struktur
sosial dari kesukuan dan kabilah dalam satu
proses bertransformasi menjadi negara.

e Pemerintah (government)

Pemerintah adalah organisasi pengelola dalam
negeri yang berwenang merumuskan aturan
dan perundang-udangan yang mengikat seluruh
penduduk di wilayahnya.

® Rakyat

Rakyat adalah unsur penyusun negara yang
terpenting. Rakyat adalah pihak yang
melakukan kegiatan partisipatif dalam negara,
baik dalam pemerintahan, kegiatan usaha
ataupun sosial lainnya. Rakyat menyepakati
poin-poin yang disepakati bersama dalam
mencapai keadilan dan kesejahteraan bersama.

® Ruang wilayah

Dalam pembahasan diatas kita mendapati
pengembangan pemerintahan dimulai dari
kesepakatan-kesepakatan atau konflik dan
diakhiri dengan kesepakatan. Dimana salah
satu kesepakatan berkaitan dengan ruang
wilayah aturan dan hukum yang disepakati
berlaku. Tanpa ruang wilayah, hukum dan
aturan dalam negara berada dalam area abu-
abu, dimana aturan dan konsepsi negara ini
berlaku.

e Otoritas kedaulatan

Kedaulatan adalah pengakuan kekuasaan atas
eksistensi negara, baik pengakuan kedaulatan
dari pihak lain, maupun pengakuan kedaulatan
didalam negera itu sendiri. Pengakuan
kedaulatan ini juga berupa berupa pengakuan
atas aturan undang-undang negera dan hukum
yang dilaksanakan dalam negara tersebut.

2.4. Landasan normatif dalam Islam

Islam adalah risalah yang berisi etika-etika
normatif yang mengajarkan kebaikan. Al-Quran
dan as-Sunnah adalah referensi utama dari Islam,
kemudian diikuti oleh pemahaman-pemahaman
terhadap referensi tersebut oleh para ulama-ulama
terdahulu (salaf) dari kalangan sahabat, hingga
ulama-ulama  kontemporer kini yang pada
umumnya juga didasarkan oleh ijma atau lembaga
fatwa (Abbas, 2006; Afifi, 2021). Islam juga
menitik beratkan kepada pemahaman individu
untuk mengambil keputusan yang
mempertimbangkan baik dan buruk berdasarkan
nilai-nilai yang disampaikan oleh Islam, baik dari
pemahamannya terhadap teks al-Quran dan as-
Sunnah, pemahaman nalar terhadap realitas maupun
pengalaman-pengalaman pribadi dalam menyikapi
baik dan buruk (Abbas, 2010, 2012).

Beberapa ayat dan referensi dari al-Quran
menjelaskan topik tentang amanah, kepemimpinan
yang dalam konteks Iebih besar bisa berupa
organisasi, institusi, bahkan hingga dalam struktur
sosial yang lebih besar dan lebih kompleks seperti
pemerintahan dan negara. Diantara ayat-ayat
tersebut adalah:



10 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

"lkutilah apa yang diturunkan kepadamu dari
Tuhanmu dan janganlah kamu mengikuti pemimpin-
pemimpin selain-Nya. Amat sedikitlah kamu yang
mengambil pelajaran”. (Qs. Al-A'raaf'7:3)

"Sesungguhnya tidak ada yang berhak menjadi
pemimpin kamu, melainkan mereka yang beriman, yang
mendirikan sholat, dan membayar zakat. Mereka itu
tunduk kepada perintah-perintah Allah". (Qs. Al-Maidah
5:55)

"(Kaum beriman itu adalah) mereka yang jika kami
beri kekuasaan di muka bumi, mereka akan menegakkan
sholat dan menunaikan zakat serta memerintahkan
kebajikan dan melarang kemunkaran". (Qs. Al-Hajj
22:41)

"Dan Allah telah berjanji kepada orang-orang yang
beriman di antara kamu dan beramal saleh bahwa Dia
sungguh akan menjadikan mereka penguasa di bumi,
sebagaimana Dia telah menjadikan orang-orang yang
sebelum mereka berkuasa". (Qs. An-Nur 24:55)

"Dan Dialah yang telah menjadikan kamu pemimpin-
pemimpin di bumi dan Dia meninggikan sebagian kamu
atas sebagian yang lain beberapa derajat". (Qs. Al-
An'am 6:165)

"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu
menjadikan orang-orang Yahudi dan Nasrani sebagai
pemimpin-pemimpinmu,  sebagian mereka adalah
pemimpin bagi sebagian yang lain. Barang siapa di
antara kamu mengambil mereka sebagai pemimpin maka
orang itu termasuk golongan mereka. (Qs. Al-Maidah
5:51)

"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu
mengambil mereka menjadi pemimpinmu, orang-orang
yang membuat agamamu menjadi ejckan dan
permainan”. (Os.Al-Maidah 5:57)

Al-Quran yang menjadi risalah memberikan
jawaban dan sebagai pedoman bagi manusia. Al-
Quran yang bersifat universal bukan hanya mengatur
ritual keagamaan dan beribadatan antara manusia dengan
Tuhan atau manusia dengan khaligq. Akan tetapi
secara eksplisit memberikan jawaban atas
persoalan-persoalan dalam banyak bidang baik
sosial, ekonomi, budaya dan hukum. Oleh karena itu
seorang muslim beriman adalah menjadi kewajiban
untuk menjadikan al-Quran sebagai rujukan dalam
setiap aspek kehidupannya.

"Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa
yang Allah turunkan. Dan janganlah kamu mengikuti
hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran
yang telah datang kepadamu". (Qs.Al-Maidah 5:48)

"Apakah hukum jahilivah yang mereka kehendaki, dan
hukum siapakah yang lebih baik dari pada hukum Allah
bagi orang-orang yang yakin?" (QOs. Al-Maidah 5:50)

"Kemudian Kami jadikan kamu berada di atas suatu
syari'at (peraturan) dari segaia perkara itu. Maka ikutilah
syari'at itu dan janganlah kamu ikuti hawa nafsu orang-
orang yang tidak mengetahui”. (Os. Al- Jaatsiyah 45:18)

"Al-Quran ini adalah sebagai pedoman bagi
manusia, petunjuk dan rahmat bagi kaum yang
neyakini”. (Qs. Al-Jaatsiyah 45:20)

"Dan terhadap apa yang kamu perselisihkan maka
putuskan (kembalikan) kepada (syari'at) Allah, itulah
Allah Tuhanku, kepada-Nyalah kami bertawakkal dan
kepada-Nyalah aku kembali". (Qs. Asy-Syuura 26:10)

"Hendaklah ahli Injil itu menghukum men unit yang
diturunkan  Allah  dalam Injil itu siapa saja yang
menghukum tidak dengan hukum yang diturunkan Allah
sesungguhnya mereka adalah orang-orvang fasik". (Qs. Al-
Maidah 5:47)

Ayat-ayat di atas telah menjelaskan bahwa
sesungguhnya Allah (swt) memerintahkan kita untuk
senantiasa mengembalikan segala permasalahan dan
berhukum dengan segala yang telah ditetapkan-Nya
di dalam al-Quran dan as-Sunnah. Karena al-Quran
diturunkan sebagai pedoman manusia dan petunjuk
yang mencakup segaia aspek kehidupan. Kewajiban
tersebut merupakan hal yang tidak dapat ditawar lagi
karena secara tegas Allah menghukumkan kafir
kepada orang-orang yang tidak memperhatikan
penjelesan tersebut.

3. Prinsip politik (siyasah) dalam Islam
3.1. Magqasid syariah

Islam tidak memberikan hak pemerintahan
negara diserahkan kepada mereka yang dalam
hidupnya dekat khurafat, takhayul dan maksiat.
Islam memberikan panduan untuk berhati-hati
dalam memilih seorang pemimpin. Oleh karena itu
kepemimpinan negara haruslah seorang muslim
yang memahami ajaran Islam dan memiliki karakter
yang baik (Natsir, 2000). Alasan sebetulnya kenapa
disebutkan harus seorang muslim yang kompeten,
adalah lebih karena nilai-nilai ideal tentang
kebaikan yang ditawarkan oleh Islam menyangkut
banyak aspek dalam kehidupan (Abdurezak A.
Hashi, 2011; Afifi & Abbas, 2023; Al-Attas, 1997,
Madjid, 1995; Shihab, 2020). Nilai-nilai Islam ini
yang sebetulnya coba ditawarkan oleh pemimpin
muslim yang memiliki kompetensi yang memadai.
Dalam referensi klasik seperti al-Ahkam al-



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 11

Sulthaniyah karya al-Mawardi dan tibrul al-Masbuk
fi nashihah al-Mulk karya al-Ghazali mensyaratkan
pemimpin dengan kompetensi yang lebih berat
dalam pemahaman keagamaan (Kristiannando,
2013).

Tujuan Islam sebagai syariat (hukum aturan),
cara pandang pemikiran (worldview) adalah untuk
memelihara  kemaslahatan ~ umat  manusia.
Kemaslahan umum atau hak asasi sendiri dalam
Islam mencakup: menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan dan harta (Abbas, 2021; Afifi & Abbas,
2023; Al-Syathibi, 2003). Sehingga prinsip politik
dalam Islam juga didasarkan kepada adanya aturan
hukum yang ideal (syariat) untuk menciptakan
kemaslahatan tersebut. Beberapa prinsip-prinsip
politik (siyasah) untuk menciptakan kemaslahatan
diantaranya adalah: prinsip persamaan perlakuan,
prinsip keadilan, prinsip kebersamaan, dan prinsip
pertanggungjawaban.

3.2. Prinsip persamaan (equality)

Keberadaan masyarakat, terutama masyarakat
Arab sebelum datangnya Islam, adalah terpecah-
pecah dalam kabilah-kabilah. Masing-masing
kabilah mengusung ashabiyyah (kefanatikan kepada
suku, golongan ataupun keluarga) dan nasab
(keturunan), walaupun mereka pada awalnya
memiliki satu asal yang sama. Tanpa adanya tujuan
dan ide persatuan yang lebih besar dari masalah
ashabiyah dan nasab membawa mereka kepada
konflik ketika menundukkan permasalahan di
struktur sosial yang lebih besar. Nabi Muhammad
(saw) yang dikenal oleh masyarakat Arab Quraisy
pada saat itu sebagai al-Amin (yang dipercaya),
berasal dari ashabiyyah bani Hasyim yang
terpandang dan nasab yang baik  juga
dipertentangkan tidak lain oleh internal keluarganya
sendiri, seperti Abu Lahab dan Abu Jahal.
Pertentangan, kekacauan politik dan sosial timbul
dari konflik tersebut (Azzam, 1964). Masyarakat
Quraisy pada saat itu terpaku pada persoalan
ashabiyyah dan nasab itu tidak mengenal
persamaan antara sesama manusia, suatu kabilah
sibuk dengan kepentingan kabilahnya sendiri, tanpa
adanya kepedulian sosial terhadap kabilah lainnya
tidak merasa saling memiliki, dan tidak saling
melindungi antara satu kabilah dengan kabilah lainnya.
Islam mengajarkan ada persamaan dalam perbedaan
dalam struktur sosial tersebut, yakni sebagai sesama
manusia dan hamba Tuhan. Sehingga Islam
memberikan satu paradigma baru bagaimana adanya
persamaan yang lebih besar dan mengakui hak-hak
ashabiyah ataupun nasab yang digadang-gadang
bangsa arab, selama tidak bertentangan dengan nilai-
nilai etika moral yang disampaikan oleh Islam. Isu

perbudakan yang direformasi oleh Islam, pada akhirmya
mulai diakui secara global setelah beberapa abad
reformasi yang dilakukan oleh nabi Muhammad (saw).

Nabi Muhammad (saw) melihat sistem
kehidupan bangsa Arab yang terpaku pada
persoalan ashabiyyah dan nasab, sehingga
membiarkan berkembangkannya status perbudakan
dan kehalalan dalam berbisnis adalah tidak sesuai
dengan norma-norma ajaran Islam. Karena Islam
memandang manusia satu visi, yaitu sebagai hamba
Allah (swt) yang beribadah hanya kepada-Nya.
Maka ketika rasuiullah (saw) berhijrah ke Madinah
(keberadaan penduduk Madinah yang majemuk) di
mana beliau memiliki posisi politik yang kuat,
beliau berusaha membangun tatanan kehidupan
yang harmonis, penuh rasa persaudaraan di antara
semua golongan, dan kemudian membuat
kesepakatan konsensus dengan seluruh penduduk
Madinah dalam legal formal, dalam bentuk naskah
piagam (shahifah) (Sukarja, 1995). Seluruh
penduduk Madinah memiliki hak dan status yang
sama atau persamaan dalam kehidupan sosial
kemasyarakatan kecuali yang disepakati khusus
berdasarkan keadaan yang disepakati. Ketetapan
persamaan ini tertulis dalam piagam Madinah pada
pasal 16 dan pasal 46 (Sjadzali, 1993).

Pasal 16 : Kaum Yahudi yang mengikuti kami akan
memperoleh pertolongan dan hak persamaan, serta akan
terhindar dari perbuatan makar yang merugikan.

Pasal 46 : Kaum Yahudi Aus, sekutu (hamba sahaya)
dan dirinya masing-masing memiliki hak sebagaimana
kelompok-kelompok lainnya yang menyetujui perjanjian
ini, dengan perlakuan baik dan sesuai dengan semestinya
dari kelompok-kelompok tersebut. Sesungguhnya kebajikan
itu berbeda dengan perbuatan dosa. Setiap orang harus
bertanggung  jawab atas setiap perbuatan  yang
dilakukannya.

Ketetapan dua pasal tersebut dari beberapa pasal
dalam piagam Madinah berkaitan dengan kemaslahatan
umum yang mengakui hak-hak kaum Yahudi untuk
diperlakukan dengan baik, sebagaimana hak dan
kewajiban yang dimiliki oleh kaum muslimin. Islam
membuang segala bentuk diskriminasi jenis tingkatan
golongan manusia, Islam menetapkan menurut
fitrahnya bahwa manusia mempunyai nilai yang
sama, tak ada superioritas ataupun inferioritas
secara absolut seperti budak sepanjang masa
walaupun telah dimerdekakan (Sumayyah, ibu dari
Ammar bin Yassir). Seluruh manusia adalah
makhluk yang terhornat dan mempunyai kehormatan,
serta pengakuan hak-hak yang sama antara kaum
muslim dan non-muslim (Ardani, 2001). Ketetapan
tersebut mengandung makna yang lebih khusus,
yaitu persamaan hak hidup, hak keamanan jiwa, hak



12 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

perlindungan baik laki-laki maupun perempuan,
dan baik golongan Islam maupun non-Islam.
Dengan demikian piagam Madinah tidak mengenal
kategori yang membedakan diantara penduduknya.
Umat Islam dan penduduk lain sama-sama diakui
hak-hak sipilnya, tidak ada satu golongan pun yang
diistimewakan.

Prinsip persamaan ini telah direalisasikan oleh
rasulullah sebelum Piagam Madinah dibentuk, beliau
tidak membedakan kaum lemah dan hamba sahaya
(Fariz, Maufur, & Shaleh, 2000). Perlakuan sama rata
antara manusia diperkuat oleh hadis nabi (saw) (Al-
Asqalani, 2018).

"Wahai manusil ketahuilah bahwa Tuhanmu adalah
satu, dan tidak ada kelebihan bagi seorang Arab atas
oran g yang bukan Arab, tidak pula bagi bukan orang
Arab atas oran g Arab, tidak pula bagi seorang yang hi
tarn atas seorang yang merah, kecuali dengan taqwa."
(HR. Al-Bukhori).

Hadis di atas menjelaskan bahwa tidak ada
perbedaan antara manusia dengan manusia lainnya
dari segi hak yang asasi. Mereka memiliki
persamaan hak secara sempurna tanpa memandang
warna kulit, suku, bahasa ataupun bangsa. Tidak
seorang pun atau kelompok manapun yang memiliki
hak maupun perbedaan dalam kedudukan asasi
sebagai manusia yang merdeka (Al-Maududi, 1993;
Maududi, 2013). Ummat manusia seluruhnya adalah
sama, keutamaan mereka terletak kepada kualitas
ketaatan mereka kepada sang pencipta. Prinsip ini
telah diaktualisasikan dalam Piagam Madinah yang
dengan tujuan untuk mempersatukan penduduk
majemuk yang dimiliki kota Madinah, dan melerai
konflik-konflik agar tercipta ketertiban di kalangan
warga, serta menghilangkan fanatisme jahiliah yang
berbangga diri dengan keturunan dan ras. Dengan
persatuan dan inklusifitas tersebut mereka dapat
bekerjasama dan bertoleransi dalam kehidupan
bermasyarakat dan bernegara (Amiruddin, 2000).

Dalam al-Quran, persamaan hak merupakan
salah satu dasar-dasar Islam yang terpancar dari
dasar aqidah dengan menyoroti esensi persamaan
manusia dari asal-usul kejadiannya sebagai asal
yang sama yakni anak keturunan Adam (as) (Al-
Mubarak, Bahri, & Hariyanto, 1995).

"Dan kami benar-benar telah memuliakan anak
keturunan Adam, dengan memberinya kendaraan di
darat dan di laid; dan kami berikan rezeki mereka yang
baik-baik dan kami membuat mereka melebihi
kebanyakan makhluk yang kami ciptakan." (Qs. Al- Isra
17 :70)

Sekalipun manusia diciptakan berbangsa-bangsa
dan bersuku-suku. Terdapat perbedaan dan ciri khas

antara satu dengan yang lainnya untuk saling kenal
mengenal. Perbedaan tersebut bukan dimaksudkan
untuk menunjukan superioritas antara satu suku
bangsa terhadap yang bangsa yang lainnya.
Melainkan perbedaan tersebut untuk dihimpun
menjadi suatu sinergi yang produktif. Islam datang
untuk menyeru manusia agar memberantas
fanatisme suku, keturunan dan golongan islam
menyeru persamaan di antara seluruh umat
manusia. Manusia yang berasal dari Barat atau
timur, dari keturunan bangsawan atau dari rakyat
jelata, dari orang kaya atau dari orang miskin,
semuanya sama saja (Ardani, 2001). Persamaan di
hadapan hukum ini juga yang ditegaskan dan
dikhususkan oleh Abu Bakar ash-Siddiq (ra) yang
disampaikan setelah dibaiat menjadi khalifah:

"Ketahuilah bahwa orang yang paling lemah di
antara kalian adalah orang yang paling kuat hingga aku
dapat mengambil hak (orang lain) dari dia, dan orang
yang paling kuat di antara kalian adalah orang yang
lemah sampai aku dapat memberinya hak-haknya." (Rais
& Al-Kattam, 2001)

3.3. Prinsip keadilan (fairness)

Keadilan adalah prinsip yang al-Quran meminta
dengan  mendesak  untuk  mencari  dan
menerapkannya. Islam menempatkan keadilan
(tidak dzalim) sebagai tujuan setelah beriman
kepada Allah (swt). Keadilan merupakan salah satu
pokok yang sangat penting dan disadari oleh fitrah
manusia sejak mereka mulai berakal. Keadilan yang
sesuai dengan fitrah ini menyangkut dari persoalan
yang pribadi, sederhana dalam masyarakat hingga
persoalan pada struktur sosial kehidupan politik
bernegara  dalam  pemerintahan.  Keadilan
merupakan salah satu syarat pokok agar
terbentuknya  pemerintahan  yang  memiliki
kedaulatan, diakui oleh rakyat dan negara lainnya.
Hal ini didasari karena keadilan adalah perkara asasi
alamiah (fitrah) bagi seluruh makhluk. Keadilan
yang menjadi pondasi terbentuknya suatu
pemerintahan, akan sangat berpotensi memberikan
kemajuan, kesuksesan dan kemaslahatan, siapapun
siapapun yang menjadi pemerintah.

Keadilan mengandung pengertian meletakkan
sesuatu pada tempatnya. Dalam Islam tujuan
tertinggi dari diutusnya seorang Muhammad (saw)
sebagai seorang rasul adalah membimbing manusia
untuk mencapai keadilan. Karena itu keadilan
dalam Islam merupakan perpaduan dan nilai-nilai
etis yang pokok antara hak dan moralitas,
sebagaimana rasul menerapkannya (Abbas, 2015;
Afifi, 2021; Bahesty & Bahonar, 1991). Islam
memiliki standar keadilan yang obyektif karena



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 13

standar keadilan dan kebaikan didasarkan pada
norma-norma baik-buruk dan prinsip-prinsip
hukum yang fundamental dalam al-Quran dan as-
Sunnah (Abbas, 2008). Risalah Islam tidak
dimaksudkan untuk mendistorsi kebebasan pribadi,
akan tetapi mengelola kebebasan tersebut untuk
kemaslahatan yang lebih baik dan lebh besar, serta
melindungi hak-hak manusia lainnya.

Keadilan dapat dijelaskan dengan empat pokok
pendekatan. Pertama, keadilan mengandung
pengertian keseimbangan (balance), tidak pincang
sebelah dalam suatu kesatuan untuk menuju tujuan
yang disepakati. Kedua, keadilan mengandung
makna persamaan, tetapi bukan persamaan mutlak
terhadap semua orang dalam arti sempit, keadilan
dalam persamaan bukan memperlakukan semua
secara sama, tanpa memperhatikan adanya
perbedaan kemampuan, tugas dan fungsi seseorang.
Keadilan diperlakukan secara proporsional sesuai
dengan ukuran yang tepat. Bila semua orang
diperlakukan sama tanpa mempertimbangkan
fungsi-fungsi, tugas dan kemampuannya, ini adalah
salah satu bentuk pembiaran yang akan mengarah
kepada kezhaliman bagi yang lainnya ataupun
kepentingan yang lebih besar. Ketiga, keadilan
dalam perhatian kepada hak-hak pribadi. Ada dua
hal yang harus dijelaskan mengenai keadilan atas
hak pribadi ini. Yakni yang berkaitan dengan
masalah hak dan pemilikan, hak dan pemilikan
seseorang sesuai dengan usaha dan hasil usahanya.
Begitu juga hasil pemilikan yang bersifat alami,
misalnya hak bayi untuk mendapatkan air susu.
Adalah kezaliman bagi seorang ibu apabila tidak
memberikan air susunya. Kemudian yang berkaitan
dengan masalah kekhususan masalah hakiki
manusia yaitu, kualitas manusia tertentu yang harus
dipenuhi oleh dirinya dan diakui oleh orang lain
dapat mencapai tujuan hidupnya yang lebih tinggi
(mencapai prestasi atau hasil karir), dan yang
menghalanginya adalah kezhaliman. Keempat,
keadilan dari Tuhan berupa kemurahan dan
kelimpahan rahmat-Nya kepada sesuatu atau
seseorang selaras dengan kesediaannya menerima
eksistensi dirinya (Madjid, 1992).

Apabila keadilan sudah dirasakan secara
menyeluruh maka akan tercipta keharmonisan,
toleransi, dan rasa hormat dan ketaatan kepada
pemimpin ataupun aturan yang berlaku. Jika
penguasa sudah bersikap adil, maka kebahagiaan
akan cepat dirasakan oleh manusia (rakyat). Hal ini
sangat sejalan dengan prinsip keadilan dimana
Islam pun sangat menganjurkan prinsip tersebut,
dalam al-Quran surat An-Nahl:

"Sesitngguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil
dan berbuat kebajikan, memberi kepada kaum kerabat,

dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran
dan permusuhan. Dm memberi pengajaran kepadamu
agar kamu dapat mengambilpelajaran. ". (Qs. Al-Nahl
16:90)

Keadilan dalam hukum dapat dipahami dalam
dua segi. Pertama, keadilan dalam memperoleh
hak-hak yang sama ataupun proporsional menurut
keadaan masing-masing. Kedua, keadilan dalam
ganti rugi dalam menembus kerusakan-kerusakan
yang muncul, baik dari aksi yang disengaja atau
tidak sengaja. Misalnya perjanjian mengganti
kerugian inilah keadilan menurut hukum (Zubair,
1995). Keadilan-keadilan ini yang kemudian
dimaksud oleh magqasid asy-syariah sebagai tujuan
adanya pelaksanaan aturan dan hukum yang
diperjuangkan oleh Islam.

"Sesungguhnya kami telah membawa bukti-bukti
yang nyata dan telah kami turunkan bersama mereka al-
Kitab dan neraca (keadilan)  supaya manusia dapat
melaksanakan keadilan. (Qs. Al-Hadid 57 : 25)

Piagam Madinah dan al-Quran menggunakan
dua kata yang berbeda, yaitu 'adl dan gisth. Arti
generik ‘adl adalah “adil” (lawan aniaya) adalah
"lurus, sama, pertengahan." Ibnu  Faris
mengartikannya istiwa' yang berarti lurus. Al-
Maraghi memberi makna dengan “menyampaikan
hak kepada pemiliknya secara nyata.” Artinya,
makna keadilan atau adil menekankan pada
pengakuan dan penetapan hak-hak yang menjadi
milik seseorang. Sedangkan al-Raghib
mengartikannya dengan “memberi penghargaan
yang sama” (Al-Isfahani, 1961). Kata gisth
mengandung pengertian “adil, bagian, timbangan,
atau keadilan.” Kata ini mengandung konsep
keadilan yang berkaitan dengan hak-hak manusia
secara seimbang. Kata al-adl dalam al-Quran juga
mengandung makna “pertengahan dan persamaan.”
Sehingga Islam yang mengemukakan diri sebagai
agama pertengahan (wasathiyah) dapat diartikan
sebagai agama yang memperjuangkan keadilan
dalam risalahnya (Abbas & Afifi, 2021; Bakir &
Othman, 2017; Kamali & Ramadan, 2015;
Pulungan, 1994; Shihab, 2019). Keadilan yang
diperjuangkan oleh Islam bersifat inklusif, tidak
hanya diberikan pada salah satu golongan saja
sebagai asas persamaan kemanusiaan yang menjadi
hak setiap manusia.

Sedangkan a/-Qisth dalam al-Quran berarti
seimbang. Dalam tafsir Yusuf Ali diterangkan
bahwa al-adl dalam al-Quran adalah suatu istilah
yang bersifat komprehensif yang mencakup semua
kebajikan dan kemanusiaan (A. Y. Ali, 1989). Kata
al-Qisth sendiri ia artikan dengan persamaan dan
kejujuran  (Pulungan, 1994). Keadilan dapat



14 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

diartikan sebagai praktik perlakuan secara sama di
antara manusia, tidak memisah-misahkan dan
membeda-bedakan di antara mereka karena
mengikuti hawa nafsu, kepentingan atau karena
sebab eksternal yang tidak mengizinkan persaingan
dalam hal kebaikan (keutamaan) (Abbas, 2016; Al-
Mubarak et al., 1995). Dalam agama Islam sendiri
telah disampaikan dengan jelas bahwa orang-orang
non-muslim yang tinggal di negara muslim perlu
diberikan perlindungan dari negara secara sama
seperti yang dilakukan terhadap kaum muslimin,
dengan catatan mereka melakukan kewajibannya.
Non-muslim memiliki persamaan dalam hak dan
kewajiban meskipun para ulama terdahulu lebih
banyak menekankan pembahasan pada kewajiban-
kewajiban mereka. Kebebasan dalam beribadah dan
berakidah juga cukup mendapat jaminan dari
pemerintah. Sebagaimana ditetapkan dalam Piagam
Madinah bahwa prinsip keadilan menjadi salah satu
sistem perundang-undangan yang penting. Setiap
warga masyarakat, baik muslim maupun non-
muslim memiliki hak persamaan dalam kehidupan
sosial dan politik, diperlakukan dengan adil dan
memperoleh hak perlindungan yang sama. Hal ini
bermaksud sebagai hak untuk memperoleh keadilan
bukan menjadi hak satu golongan saja, melainkan
hak bagi seluruh warga negara (Abbas, 2020a;
Shihab, 2020; Yanggo, 2018).

Prinsip keadilan yang ditetapkan Piagam
Madinah empat belas abad silam tidak mengenal
baru atau kuno. Sebab, tegaknya keadilan adalah
cita-cita abadi dan universal bagi setiap makhluk
dan menjadi risalah nabi-nabi sebelumnya di muka
bumi ini. Sebagaimana manusia tidak dapat hidup
tanpa air hujan, begitu pula dengan mulia dan
tentram tanpa diwarnai dengan keadilan di tengah
kehidupan. Mereka tidak akan memperoleh
ketentaran kemuliaan dalam kehidupan, karena
selama masih ada pihak yang dirugikan dan
didzalimi oleh pihak lain, selama penguasa tidak
berbuat adil terhadap rakyatnya, maka akan selalu
terjadi perselisihan dan permusuhan. Penegakan
keadilan dalam Islam menjadi hal yang sangat
signifikan dengan menetapkan kaidah pokok
keadilan menjadi salah satu prinsip hukum Islam.
Karena keadilan adalah salah satu tiang pokok
dalam membangun masyarakat Islam dan
pemerintahan Islam. Sebab tidak ada arti Islam
sama sekali dalam sebuah masyarakat yang
diwarnai kedzaliman dan tidak mengenal keadilan
(Fariz et al., 2000).

Perhatian Islam dalam menetapkan prinsip ini
telah diperkuat oleh sejumlah ayat dalam al-Quran

yang meliputi perintah menegakkan keadilan
dengan berbagai macam bentuk usaha.. Kata “al-
'adl” dalam al-Quran mendapat sorotan dari para
ulama dan ditafsirkan dengan berbagai macam
penafsiran. Dalam menafsikan kat al-’adl ini
setidaknya dapat dimaknai dalam empat makna:
sama; seimbang; perhatian kepada hak-hak individu
dan memberikan hak-hak itu kepada setiap
pemiliknya; dan adil yang dinisbatkan kepada Allah
(swt) (Shihab, 1996). Bagi al-Maududi keadilan
merupakan tumpuan kedua, dari bangunan sebuah
negara. Keadilan yang dimaksud Maududi adalah
keadaan di mana semua warga negara mempunyai
kesamaan hak dalam hukum dan undang-undang,
dari warga negara biasa hingga pejabat-pejabat dan
para pemimpin. Semua samadalam hukum dan
perundang-undangan (Al-Maududi, 1993).
Keadilan yang dimaksud oleh al-Maududi adalah
keadilan yang sebagaimana dimaksudkan oleh
risalah Islam. Allah (swt) sendiri menjadikan
keadilan itu sebagai tujuan dari kepemimpinan dan
pemerintahan (Rais & Al-Kattam, 2001). Allah
(swt) berfirman:

"Sesungguhnya Allah  (swt) menyuruh  kamu
menyampaikan — amanat  kepada  yang  berhak
menerimanya, dan  (menyuruh  kamu)  apabila
menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu
menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi
pengajaran  yang  sebaik-baiknya kepadamu.
Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha
Melihat." (Q.S. An-Nisa 4 : 58)

Perintah Allah (swt) kepada para penguasa yang
mengurus kekuasaan di tengah masyarakat muslim,
dengan melaksanakan kewajiban dan hak-haknya,
untuk memberikan solusi terhadap segala
permasalahan, berjanji melakukan persamaan, dan
menegakkan keadilan di antara mereka tanpa
memandang bahasa, negeri atau kondisi sosial
mereka. Penguasa harus berbuat adil terhadap kedua
belah pihak yang bertikai dan mengadili dengan
benar menurut hukum (syari'ah) tanpa memandang
ras, golongan, dan status sosial mereka, meskipun
yang ditangani ialah keluarga sendiri atau orang
lain, kawan, atau atasan. Dalam hadis shahih
disebutkan:

"Sesungguhnya telah hancur generasi sebelum
kalian, karenajika ada orang yang terhormat diantar
mereka mencuri, mereka biarkan danjika orang lemah
mencuri, mereka kenakan sangsi. Demi Allah, jika
Fatimah binti Muhaammad mencuripasti kupotong
tangannya.(HR. Bukhori) (Al-Asqalani, 2018).

Jika pelaksanaan keadilan dalam suatu negara
tidak merata, dan hukum hanya berlaku bagi orang



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 15

kuat tidak bagi orang lemah, bagi orang terkenal
tidak bagi orang tak dikenal. Maka sesungguhnya
jiwa sebagian orang merasakan kepedihan yang
pahit. Sehingga ketundukan mereka terhadap
negara melemah. Mereka tidak berkepentingan
dengan kelestarian atau kehancuran negara dan
tersebarnya kedzaliman di masyarakat, karena hak
adalah bagi orang kuat, bukan bagi hukum. Maka
keadaan negara seperti itu tak akan pernah jaya.
Itulah sebabnya Ibnu Taimiyah menyampaikan
dalam Majmu Fatawa yang bermaksud:

"Negara adil akan tetap jaya walaupun kafir. Dan
negara dzalim akan hancur walaupun Islam."”

Untuk menilai suatu keadaan sebagai tidak adil,
adalah melihat dari apa yang terjadi di masyarakat
tersebut, dan bukan dari suatu teori abstrak.
Masyarakat biasanya mempunyai perasaan cukup
peka terhadap ketidakadilan jika dilakukan oleh
pemimpin, walaupun begitu masyarakat sebagai
kelompok sosial juga terkadang mudah untuk
digiring terhadap opini-opini yang merubah
pemahamannya terhadap keadilan (Basuki &
Setyawan, 2022; Na’im, 2017; Rahmadhany, Aldila
Safitri, & Irwansyah, 2021). Sehingga kesadaran
keadilan masyarakat tidak boleh dipahami sebagai
sesuatu yang absolut, melainkan sebagai proses
pembelajaran literasi dan pengembangan terus
menerus dalam proses komunikasi sosial (Afifi &
Abbas, 2019; Bahri, 2021; D. Kurniawan & Afifi,
2023).

3.4. Prinsip kebersamaan (musyawarah)

Musyawarah merupakan bentuk masdar dari
akar kata syawara-yusaawiru yang berarti
menampakkan, menawarkan, atau mengambil
sesuatu (Faris, 1972). Musyawarah yang diambil
dari kata syawara ini bermakna mengeluarkan
madu dari sarang lebah (Shihab, 1996). Makna ini
kemudian berkembang mencakup segala sesuatu
yang dapat diambil dan dapat dikeluarkan termasuk
pendapat dan pemikiran dari orang lain, sehingga
musyawarah dapat juga berarti mengajukan
pendapat atau mengambil pendapat sebagai
pertimbangan dalam sesuatu hal. Sejalan dengan
makna dasarnya yaitu madu untuk obat, maka
musyawarah sepatutnya digunakan untuk hal-hal
yang baik. Jika musyawarah diandaikan sebagai
aktifitas lebah yaitu makhluk yang sangat disiplin,
yang memiliki kordinasi dan kerjasama yang
mengagumkan. Kata musyawarah juga sama
dengan kata syura yang berarti dirundingkan,
berkonsultasi (Faris, 1972). Konsultasi di sini bisa
berarti meminta pendapat, nasihat, pandangan dari
orang lain. Sehingga proses pengambilan pendapat

dalam bermusyarawah dapat bervariasi bergantung
dengan proses dan tahapan yang dibangun.
Musyawarah dalam paradigma yang lebih besar
dapat diartikan sebagai pengambilan pendapat
ataupun tindakan yang terkordinasi dan terintegrasi,
prinsip musyawarah dapat dibangun secara
bertahap, dimana masing-masing tahapan memiliki
prosesnya tersendiri dan kemudian diproses dalam
tahapan yang lebih besar lagi.

Secara etimologi, musyawarah memiliki arti
nasihat, perundingan, konsultasi dan bertukar
pendapat. Sedangkan secara terminologi berarti
majlis atau lembaga yang dibentuk untuk
mendengarkan pendapat, saran dan ide yang
terorganisir baik mengenai masalah keluarga,
masyarakat dan negara (sosial politik) dan berada di
bawah bimbingan negara ataupun instutusi-institusi
yang mewadahi pelaksanaan itu sendiri (Manzur,
1968). Musyawarah pada dasarnya adalah aktifitas
interaksi  positif individu dalam kelompok
masyarakat yang memberi peluang (hak) untuk
menyatakan pendapat atau gagasan idenya. Dengan
musyawarah semua saling mengakui adanya
persamaan, sehingga berkewajiban untuk menerima
pendapat dalam mencari penyelesaian bersama,
dalam suasana persamaan hak dan kewajiban antara
warga masyarakat. Pengambilan keputusan adalah
bagian dari Musyawarah, dimana proses
pengambilan keputusan tersebut bisa dengan voting
suara terbanyak, ataupun memilih argumen yang
terbaik, ataupun memprioritaskan  keputusan
preogratif pemimpin. Semua proses tersebut
dicontohkan oleh para sahabat sejak zaman
Rasulullah.  Dengan  musyawarah tersebut
masyarakat akan tahu hakikat segala urusan dan
kebijaksanaan yang akan dilaksanakan, praktek
menunjukkan betapa nabi Muhammad (saw) sendiri
menghargai musyawarah. Hal ini sebagaimana
tertera dalam al-Quran:

“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu
berlaku lemah-lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu
bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka
menjauhkan diri dari  sekelilingmu. Karena itu
maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka,
dan bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu.
Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, maka
bertawakkal lah kepada Allah. Sesungguhnya Allah
menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.”
(Q.S. Ali- Imran 3: 159)

Dari ayat di atas dapat disimpulkan bahwa
pentingnya musyawarah bermaksud untuk mencari
solusi atas persoalan kita, baik di keluarga,
masyarakat, dan negara. Al-Rozi menafsirkan surat
Ali-Imran 159 di atas dengan menjelaskan makna-
makna alternatif dari perintah Allah (swt) kepada



16 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

Rasul-Nya untuk melakukan musyawarah dengan
ummatnya. Tentang urusan yang akan dilaksanakan
supaya mereka tahu hakikat dari urusan tersebut dan
konsekuensi tanggung jawab dari hasil kesepakatan
mereka tersebut. Hal ini juga bermaksud agama pun
sangat memperhatikan musyawarah. Rasulullah
(saw) menganjurkan untuk melakukan musyawarah
bukan berarti beliau memerlukan pendapat mereka,
melainkan  untuk  membuka  diskusi  dan
memfasilitasi pendapat mereka (Rais & Al-Kattam,
2001). Jika setiap orang akan berusaha berfikir
keras untuk merumuskan pendapat yang terbaik dan
peranan terbaik yang dapat mereka berikan dalam
pandangan mereka sehingga kemaslahatan bersama
dapat diwujudkan dengan partisipasi semua pihak.

Nabi Muhammad (saw) adalah teladan yang baik
bagi umat manusia. Beliau juga adalah pemimpin
dan kepala negara pada pemerintahannya di
Madinah. Beliau membudayakan musyawarah di
kalangan para sahabatnya. (Ibn Taimiyah, 1989).
Beliau terkadang dalam menentukan kebijaksanaan
berdasarkan nasehat dan pendapat bersama,
sekalipun barangkali kurang sesuai dengan
pendapat beliau sendiri. Seperti ketika sewaktu
perang Uhud pada tahun 3H. Nabi (saw) berusaha
bermusyawarah mengenai strategi menghadapi
Quraisy yang datang menyerang ke Madinah,
apakah menggunakan strategi menunggu di dalam
kota Madinah atau keluar menghadapinya di luar
kota Madinah. Nabi Muhammad (saw) sendiri pada
saat itu berpendapat lebih baik untuk bertahan
dalam kota, disaat mayoritas sahabat bersepakat
untuk keluar dari kota Madinah. Proses itu beliau
lewati dan pendapat itu diikuti dengan segala
konsekuensi. Hasil perang Uhud sedikit diluar
ekpetasi dengan kekalahan kaum Muslimin yang
cukup berat, proses Musyawarah (memfasilitasi
pendapat) juga perlu diikuti dengan proses
menghormati pendapat secara proporsional, supaya
kemudian tidak berakibat kurang baik. Nabi
Muhammad (saw) adalah seorang pemimpin yang
membuka ruang diskusi (musyawarah), tetapi juga
perlu diperhatikan pertimbangannya. Walaupun
begitu Nabi (saw) mengajarkan kesepakatan yang
telah ditetapkan pada saat musyawarah wajib untuk
dihormati dan dijalankan oleh semua. Jika pun ada
ketidak setujuan, maka hal itu harus diperjuangkan
pada saat proses bermusyawarah. Dalam Piagam
Madinah tidak disebutkan secara tegas mengenai
prinsip musyawarah ini. Tetapi dapat dipahami
substansi dari salah satu pasalnya yaitu pasal 17,
yang tertulis sebagai berikut:

"Perdamaian bagi kaum muslimin adalah satu,
seorang muslim tidak akan mengadakan perdamaian

dengan pihak luar muslim daiam perjuangannya
menegakkan agama Allah kecuali atas dasar persamaan
dan keadilan."

Perjanjian diatas memberikan indikasi bahwa
untuk mengadakan perdamaian itu harus disepakati
dan diterima bersama sebagai satu ‘ijma
(kesepakatan). Hal ini tentu hanya bisa dicapai
melalui mekanisme musyawarah di antara mereka.
Tanpa musyawarah dimana semua pihak
menyampaikan poinnya masing-masing, persamaan
dan adil itu mustahil dapat dipenuhi. Maka klausa
“harus atas dasar persamaan dan adil diantara
mereka” dalam ketetapan tersebut menghendaki
adanya pelaksanaan musyawarah, walaupun secara
implisit diundangkan dalam Piagam Madinah
(Sjadzali, 1993).

Islam telah mendorong prinsip musyawarah
dalam pemerintahan dan mengharuskan memegang
prinsip tersebut sebagai satu kesepakatan konsensus
bersama. Serta menolak dan melarang kesewenang-
wenangan atas nama tindakan pribadi. Dan Islam
tidak menentukan tata cara yang spesifik dalam
musyawarah, sebagai suatu kelapangan dan
perhatian terhadap perbedaan situasi dan zaman
yang memerlukan pendekatan kontekstual (Zaidan
& Aziz, 1984). Atas dasar ini musyawarah bisa saja
mengambil bentuk-bentuk yang beragam dan
berbeda sesuai dengan kondisi dan perbedaan masa
yang terjadi (Al-Mubarak et al., 1995). Misalnya
dalam prose bernegara musyawarah dilaksanakan
dalam menentukan kepela negara yang bergantung
kepada sebuah majlis khusus untuk itu; disusun
dengan syarat-syarat dan sistem-sistemnya.Dalam
hal ini, majlis khusus dibentuk sebagai lembaga
permusyawaratan yang berkembang menjadi
sebuah lembaga yang mewakili aspirasi dan
kehendak rakyat.

Dalam sejarah pemerintahan Islam nama dan
bentuk lembaga ini muncul dalam bcberapa nama.
ahl al-hal wa al-Aqd sebagai nama populer untuk
lembaga ini diartikan sebagai “orang-orang yang
mempunyai wewenang untuk mengangkat dan
memberhentikan pemimpin juga.” Istilah ini
dirumuskan oleh ulama figih untuk sebutan bagi
orang-orang yang bertindak sebagai wakil umat
untuk menyuarakan hati nurani mereka. Al-
Mawardi membedakan ahl al-ikhtiar (orang-orang
yang berhak memilih dan menentukan kepala
negara) dengan ahl-Imamah (orang-orang yang
dikelompokkan sebagai orang yang berhak dipilih
menjadi  kepala negara). Fazlur Rahman
menyebutkan lembaga ini sebagai badan legislatif
(legislative assembly) yang berfungsi sebagai badan



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 17

perwakilan rakyat yang representatif dan berwenang
membuat undang-undang dan sekaligus sebagai
yang melantik kepala negara (Amiruddin, 2000).
Lembaga negara ini juga merupakan perwujudan
demokrasi dalam Islam. Nama populer majlis ini
yang berlaku di negara Indonesia adalah majlis
permusyawaratan atau badan legislatif, yaitu MPR
(Majlis Permusyawaratan Rakyat). Dan di
Indonesia juga sering digunakan kata-kata
musyawarah pada lembaga tertentu yang tujuannya
saling menjelaskan, saling merundingkan atau
saling meminta pendapat, misalnya Lembaga
Musyawarah Desa (LMD).

3.5. Prinsip pertanggungjawaban (amanah)

Manusia adalah khalifah Allah di muka bumi,
yang akan dimintai pertanggung jawaban atas apa
yang dilakukan dan apa-apa yang diamanahi
kepadanya. Maka menjadi tugas hidupnya untuk
melaksanakan dan menegakkan perintah Allah
(swt). Dalam al-Quran surat al-Bagarah ayat 30
disebutkan:

Mereka  berkata  “mengapa  engkau  hendak
menjadikan khalifah di bumi itu orang yang akan
membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah
padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji
engkau dan mensucikan engkau? . Allah pun berfirman
“Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu
kelahui.” (Qs. al-Bagarah 2: 30)

Khalifah dalam ayat ini bermaksud sebagai
pihak yang diberikan otortas hak-hak tertentu, yakni
sebagai wakil atau kuasa dari Allah (swt) dalam
meperjuang kebaikan. Sifat wewenangnya tidaklah
melekat secara absolut, tetapi didelegasikan, karena
kekuasaan mutlak berada di tangan Allah (swt)
sendiri. Kekuasaan dipahami sebagai amanah dalam
Islam, yang harus dipertanggungjawabkan di
hadapan Allah (swt). Seorang pemimpin misalnya
presiden bertanggung jawab terhadap amanat yang
dibebankan rakyat kepadanya dalam dunia, dan
mempertanggung jawabkannya nanti di hari akhir
(vaumul hisab) kepada Allah (swt). Konsepsi
amanah dalam Islam berdiri menyertai kekuasaan
dan kepemimpinan, dimana yang diberikan
kepemimpinan, maka memiliki hak untuk
menyelesaikannya secara bertanggung jawab.
Upaya-upaya yang mengganggu pemimpin untuk
menyelesaikan  kewajibannya dalam  Islam
dipandang sebagai perbuatan munkar yang tidak
bertanggung jawab jika pemimpin tersebut telah
berusaha sekuat tenaga untuk memimpin secara
bijak dan berpegang kepada al-Quran dan as-
Sunnah.

Pemerintah sebagai pemimpin yang bertanggung
jawab mempunyai tindakan yang bertalian dengan
kekuasaannya. Tindakan dan kebijakannya
merupakan  kewajibannya, dan  memiliki
konsekuensi akibat terhadap kepentingan umat.
Pemerintah bertanggung jawab terhadap kebijakan
dan tindankannya. Sebagaimana masyarakat (umat)
memiliki hak memilih, maka setiap masyarakat
berhak memberinya nasehat (secara proporsional)
bahkan wajib melakukan amar ma'ruf nahi mungkar
kepadanya. Karena menurut para ulama, rakyat
adalah penopang (pelurus) dari pemerintah dan
penguasa secara umum dan pengawas atasnya (Rais
& Al-Kattam, 2001). Walaupun begitu mekanisme
nasihat juga perlu dibuat secara proporsional untuk
menghindari huru-hara (chaos) ataupun hal-hal
kontra produktif lainnya.

Dalam hal ini pemerintah adalah sebagai wakil
rakyat yang menyelesaikan urusan rakyat. Dengan
sendirinya pemerintah sebagai pemimpin negara
akan diminta pertanggungjawaban atas perbuatan
yang dilakukan dalam mengemban amanah. Pihak
yang mempunyai hak untuk memperhatikannya.
Orang-orang yang berlaku dzalim, yang tidak dapat
menjaga amanat yang diperintahkan oleh Allah
(swt), juga tidak dapat diikuti dalam menjalankan
ketentuan Allah (swt). Dengan demikian orang
tersebut tidak layak menjadi pemimpin dan
memerintah.  Sebagaimana rasulullah  (saw)
melukiskannya, ketika beliau berkata kepada
Abu Dzar al-Gifari :

Wahai Abu Dzar! Sesungguhnya ia (jabatan) adalah
sebuah amanah (tanggung jawab). Sesungguhnya
jabatan itu di hari kiamat menjadi kehinaan dan
penyesalan, kecuali orang yang memegang jabatan itu
sesuai dengan kesanggupannya dan menjalankan
kewajiban dengan sepenuhnya. (An-Naisaiburi, 1994)

Pemerintah  mempunyai tindakan-tindakan
khusus yang bertalian dengan urusan-urusannya
yang khusus dan hubungannya yang bersifat
pribadi. Di dalam bidang ini, ia mempunyai
tanggung jawab sebagaimana seluruh manusia.
Tidak ada baginya kekebalan khusus. Atas dasar ini
bisa saja ia menjadi penuntut atau tergugat dan
menanggung  akibat-akibat  perbuatan  dan
tindakannya. Pemerintah mempunyai tindakan-
tindakan yang bertalian dengan kekuasaannya.
Tindakan itu merupakan kewajibannya, dan ia
memiliki pengaruh dan akibat-akibatnya terhadap
kepentingan-kepentingan umat dan masyarakat.

Selama pemimpin yang mendapat amanah
berpegang pada perintah Allah dan sadar akan
tanggung jawab akan amanahnya, kemudian juga
memimpin dengan dasar keadilan, melaksanakan



18 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

segala aturan hukum, dan berkonsekuensi terhadap
pelaksanaannya. Pemimpin yang menjaga amanat
kepemimpinannya, memenuhi segala persyaratan
yang untuk menjadi seorang pemimpin ketika
diangkat menjadi pemimpin. Dengan pemimpin
tersebut, masyarakat pun diharapkan untuk adil, dan
diwajibkan untuk taat dan mendukung amanahnya
(al-Mawardi, 1978).

4. Geliat politik di Indonesia
4.1. Politik Islam dan politik identitas

Secara umum, umat Islam berpandangan dan
dipahamkan bahwa Islam adalah agama yang
syummul  (universal atau holistik). Islam
mengandung nilai-nilai pokok yang dapat
diimplementasikan dalam seluruh aspek kehidupan
manusia. Atas pemahaman semacam itu, Islam
sebagai agama (ad-Din), kemudian berbeda dengan
konsep agama dalam pandangan sekuler Barat,
religion, yang membatasi wilayah kerja agama pada
persoalan yang bersifat pribadi (private affair)
(Afifi & Abbas, 2023; Al-Attas, 1981; Zarkasyi,
2013). Islam, sebagai ad-Din, menjadi cara pandang
(worldview) dan idealisme yang dipahami sebagai
ajaran yang komplit atau ajaran yang bersifat
multidimensional yang mencakup seluruh aspek
kehidupan religius-spiritual dan aspek sosial
kemasyarakatan. Islam juga sering dibanding-
bandingkan oleh orientalis dengan konsep
keagamaan dalam agama Kristen yang dikenal
adanya pemisahan antara urusan keduniawian dan
keagamaan (sekularisme). Dalam hal ini, menurut
John L. Esposito, Islam sangat berbeda jauh dengan
doktrin Kristen. Karena dalam Islam ada kesatuan
dan totalitas pandangan terhadap realitas, sementara
dalam Kristen tidak dijumpai konsep demikian
(Tobroni & Arifin, 1994). Dalam kristen terdapat
pemisahan antara urusan politik (negara) dan
agama.

Islam tidak memahami adanya pemisahan
(diferensiasi) antara yang profan (tidak sakral) dan
sakral seperti politik dan agama. Islam memandang
seluruh realistas dunia adalah sebagai sesuatu yang
sakral atau ibadah sebagaimana disebutkan dalam
al-Quran. Maka Islam memandang politik sebagai
tugas keduniawian sekaligus keagamaan yang
dilaksanakan secara tersinergi seperti yang telah
dijelaskan sebelumnya. Oleh karena itu, politik
sebagai aktivitas dan partisipasi konkrit (ibadah)
manusia dalam kehidupannya di dunia yang akan
dimintain pertanggungjawabannya. Politik tidak
hanya dipahami sebagai urusan keduniawian yang

pragmatis dengan orientasi yang bersifat jangka
pendek. Tapi politik yang dimaksud adalah yang
mengandung muatan keagamaan (ibadah), yakni
moralitas etika dan nilai-nilai positif sehingga politik
secara hakiki adalah sebagai refleksi pertanggung
jawaban manusia (amanah), baik secara ketuhanan
ataupun kemanusiaan. Dengan konsep moral politik
ini, maka politik untuk mendapatkan kekuasaan
(power) wajib dilakukan dengan menggunakan
pertimbangan moralitas politik untuk kemaslahatan.
Kekuasaan tidak semata-mata untuk ambisi
kekuasaan itu sendiri, melainkan lebih ditujukan
dan diperuntukkan bagi kemaslahatan kemanusiaan
secara universal (Afifi, 2021; Tobroni & Arifin,
1994).

Hubungan agama dan politik dalam Islam dalam
buku, Islamic Political Thought oleh W.M. Watt,
dapat dijabarkan dalam dua cara. Pertama, gagasan
keagamaan adalah sebuah kerangka ideologis untuk
terlibat dalam bermacam-macam aktivitas, sehingga
aktivitas yang dilakukan memperoleh arti penting
berdasarkan kerangka ideologis tersebut. Kedua,
agama adalah elemen yang menentukan bentuk-
bentuk motif dalam aktivitas yang akan dilakukan.
Adanya signifikansi karena agama memberikan
penjelasan yang sifatnya idealistik  bukan
(operasional) terhadap semua hal, dan agama
mengarahkan tujuan secara umum kepada manusia,
dan membantunya memusatkan kekuatan untuk
mencapai berbagai tujuan tersebut. Agama, dengan
demikian dapat dikembangkan sebagai semacam
legitimasi atau paradigma dan moral politik. Nilai-
nilai etika dan moral Islam memberikan panduan
secara umum dalam kehidupan bernegara dan
politik (Tobroni & Arifin, 1994). Satu hal yang juga
perlu dipahami Islam lebih dari sekedar idealisme
juga memiliki beberapa panduan khusus yang
praktis adalah bagaimana al-Quran menyampaikan
hal-hal teknis yang akan sulit dirumuskan oleh
manusia dalam topik-topik yang khusus, seperti
pernikahan dan waris.

Dalam konteks pluralitas agama, budaya, etnis,
bahasa, dan sebagainya, tarik ulur serta konflik
ideologis antara elemen masyarakat, sepertinya
tidak akan cepat berakhir. Sejak awal kemerdekaan,
perdebatan hangat di antara para anggota badan
penyelidik usaha persiapan kemerdekaan Indonesia
(BPUPKI) dalam merumuskan suatu aturan yang
bisa diterima semua pihak (Anshari, 1997). Saat ini
agama cenderung dipergunakan sebagai alat dalam
meraih simpati politik, dan seringkali pihak yang
mengatasnamakan agama tersebut tidak
memperhatikan kompetensi pribadinya dan narasi



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 19

agama dalam menjabarkan politik seperti yang telah
dibahas sebelumnya. Dalam perspektif sosiologi
ilmu pengetahuan, perkembangan Islam di
Indonesia, menurut Kuntowijoyo terbagi menjadi
tiga periode; zaman mitos, zaman ideologi, dan
periode ide atau ilmu. Pada zaman mitos, umat
memiliki kepercayaan, mistis-religius, sehingga
dasar pengetahuan waktu itu menjadi mitos.
Sedangkan zaman ideologi, berawal dari pandangan
bahwa khazanah pengetahuan Islam dipahami
sebagai formula-normatif. Zaman ini berlangsung
kira-kira hingga 1956, tampilnya Syarikat Islam
(SI), misalnya, merupakan bentuk pengeja-
wantahan ideologi sebagai pemersatu kaum
pedagang. Jika zaman ideologi usaha yang
terpenting ialah memobilisasi massa, lanjut Kunto,
zaman ilmu usaha terpokok ialah memobilisasikan
kcsadaran masyarakat. Kata kunci pada zaman
ideologi adalah negara, sedang zaman ilmu adalah
sistem (Kuntowijoyo, 1999).

4.2. Kebangkitan politik Islam dan modernisasi

Di Indonesia studi kebangkitan Islam memiliki
empat (4) model yang berbeda-beda, yang berkaitan
dengan sikap dan tanggapannya terhadap
pemerintah resmi yang sedang berkuasa (Effendy,
1998). Keempat model tersebut adalah kelompok
tradisional,  kelompok  radikal,  kelompok
fundamentalis, dan kelompok pembaharu yang
modernis. Kelompok tradisionalis adalah kelompok
mayoritas besar orang-orang Islam pedesaan yang
tidak terlibat langsung dengan gerakan-gerakan
religio politis, kelompok ini di Indonesia merupakan
kelompok orang-orang Islam ortodoks yang
sedemikian dalam dipengaruhi oleh kepercayaan
mistik Jawa seperti mayoritas orang-orang Jawa.
Kelompok fundamentalis adalah kelompok yang
didukung oleh cara interpretasi Islam yang ortodoks
dan konservatif. Mereka berusaha memper-
juangkan sebuah negara dan masyarakat Islam yang
didasarkan sepenuhnya pada al-Quran dan Hadis.
Kemudian kelompok radikal yang mempunyai dua
kekhasan, yakni, yang berkaitan dengan
kepercayaan dan tingkah lakunya. Dalam hal
kepercayaan, kelompok ini cenderung menjadi
lebih jauh ekstrem dibandingkan dengan kelompok
fundamental yang dalam tuntutannya memiliki
idealisme untuk membentuk Negara Islam, dan
tidak segan bergerak menjadi separatis didalam
negara seperti gerakan-gerakan separatis lainnya
yang menyerang kedaulatan pemerintahan.

Sedangkan kelompok modernis adalah kelompok
pembaharu yang merupakan aktivis-aktivis Islam
yang berusaha menekankan kembali peranan Islam
di tengah-tengah orang muslim dalam konteks

modern dalam multi sektor termasuk didalamnya
adalah politik (Abbas, 2006; Abbas & Afifi, 2022).
Ada empat hal yang menjadi pusat perhatian bagi
kelompok modernis, yakni: (a) lebih menekankan
timbulnya kesadaran di antara orang Islam sendiri
daripada gerakan kelompok-kelompok agama lain;
(b) secara kuat ikut mengembangkan kemampuan-
kemampuan praktis teknologis di antara orang-
orang muslim, sejauh nilai-nilai Islam tetap
dipertahankan; (c¢) cenderung menganggap diri
mereka sebagai non politis walaupun tetap
berpartisipasi dalam penyusunan kebijakan. Mereka
lebih mencari tujuan-tujuan ekonomi dan sosial
seperti pendidikan, program-program ekonomi dan
kegiatan-kegiatan dakwah yang edukatif; dan (d)
lebih suka berbicara tentang permasalahan-
permasalahan sosial ekonomi yang lebih luas yang
dapat dilihat dalam kerangka keagamaan Islam yang
menyeluruh  memberikan ~ maslahat  kepada
peradaban (Abbas, 1981; Azra, 2000; Maarif, 1985;
Nasution, 1991).

Perdebatan mengenai dasar negara, sebagai
contoh antara Pancasila atau Islam pada 1956-an
atau tentang nasionalisme antara Soekarno dengan
Natsir, adalah bukti dari sekian banyak pemikiran
yang hendak dirumuskan dan dijadikan ideologi
oleh para pendiri bangsa ini (Luth, 1999).
Kenyataan ini juga yang kemudian menjadi
motivasi bagi generasi sesudahnya untuk merintis
kembali pemikiran yang sesuai dengan konteks ke-
Indonesiaan dan sekaligus bernapas Islam.
Intelektualisme Islam baru ini, menawarkan tiga
wilayah  pembaharuan  yaitu, pembaharuan
keagamaan, pembaharuan politik, dan transformasi
sosial (Effendy, 1998).

Mengenai orientasi politik Islam, ada tiga arus
utama yang berkembang di antara pemikir politik
Islam. Pertama, arus formalistis, sebuah aliran
pemikiran yang lebih mengacu kepada upaya
memformalkan pelaksanaan, dan bentuk-bentuk
formal yang sudah pernah terjadi dalam dunia
Islam, baik (penamaan ataupun bentuk-bentuk
teknis). Dalam konteks politik lebih menunjukkan
orientasi yang cenderung mempertahankan bentuk-
bentuk teknis pra-konsepsi politik Islam, seperti
nama partai politik, slogan, ungkapan idiom-idiom,
dan simbol-simbol politik yang sangat berkesan
Islam dan terutama landasan organisasi secara
konstitusional Islam. Kedua, arus subtantif, arus
pemikiran ini tidak mempercayai dapat dibentuk
atau adanya lembaga-lembaga sebagai badan formal
untuk melaksanakan prinsip-prinsip Islam, yang
memang berlawanan langsung dari formalisme
Islam. Dalam wilayah politiknya, arus ini
mengajukan suatu bentuk lembaga politik Islam



20 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

tertentu, orientasi politiknya menekankan tuntutan
manifestasi substansial nilai-nilai ke-Islaman dalam
aktivitas politiknya, dan cendurung tidak mau
teridentik  sebagai  Islam.  Ketiga, arus
Sfundamentalis-moderat, mainstream ini cenderung
mengangkat kembali dan memoderasi sendi-sendi
nilai-nilai ke-Islam-an ke dalam realitas politik
sekarang yang kontekstual dan dinamis (Azra, 2000;
Fitri et al., 2022; Nasution, 1991; Syamsuddin,
2001). Arus fundamentalis-moderat ini berperan
sebagai keseimbangan tandingan dalam merespon
sistem politik Indonesia yang majemuk dan dinamis.

Dasar-dasar teologi politik Islam hendaknya di
bangun atas semangat yang lebih berorientasi pada
isi (substance) daripada bentuk formal dan legalnya.
Sebab, sebagaimana terlihat dengan jelas dalam
buku yang ditulisnya, Islam dan Tata Negara, al-
Quran dan as-Sunnah tidak mempunyai preferensi
tentang konsep Negara. Bahkan, baik pada periode
klasik atau pertengahan Islam, deklarasi formal
sebuah negara Islam nyatanya tidak pernah ada
(Effendy, 2000). Karena Islam memang tidak
mengharuskan umatnya untuk memperjuangkan
Islam sebagai ideologi atau agama negara. Kalau
“Negara Madinah” pada masa nabi Muhammad
(saw) adalah sebuah eksperimentasi empiris yang
disebut sebagai aktifitas yang paling partisipatif dan
demokratis dalam sejarah politik Islam. Negara
Madinah dapat dijadikan sebagai contoh akan
terlihat bahwa konstitusinya tidak menyebut Islam
sebagai negara, akan tetapi penuh dengan prinsip-
prinsip dan acuan yang ditekankan oleh Islam.
Adalah satu kenyataan bahwa Islam memberikan
seperangkat prinsip-prinsip etis yang relevan dalam
proses penyelenggaraan negara. Baik berupa nilai-
nilai musyawarah, keadilan, dan persamaan hak
asasi (Afifi, 2021; Luth, 1999). Dengan demikian,
hubungan Islam dengan politik bukan saja tidak bisa
diabaikan, melainkan semua itu terintegrasi oleh
nilai-nilai sistem religius Islam yang formal
(syariat). Selama struktur sosial diwujudkan dalam
tatanan formal yang berisi perangkat aturan hukum
dan etika untuk menciptakan kebaikan, maka Islam
sebagai sumber etika akan terus mewarnai tatanan
formal tersebut.

4.3. Fungsi dan klasifikasi partai politik

Setiap negara demokratis akan membangun
sistem dan mekanisme perwakilan untuk
memfasilitasi penyampaian aspirasi, dengan
mekanisme perwakilan tersebut dibangunkan
mekanisme partai politik dan dan mekanisme
pelaksaanaan pemilu. Partai politik adalah salah satu

elemen penting yang menseleksi dan menyalurkan
aspirasi masyarakat karena rakyat tidak dapat
menentukan secara langsung para pemimpinnya,
dikarenakan tatanan sosial yang sudah kompleks.
Walaupun begitu partai politik bukanlah elemen
formal pemerintahan ataupun milik negara. Ciri
penting dari partai politik adalah dibentuk melalui
proses mekanisme sosio-politik masyarakat yang
memiliki kesamaan aspirasi (Syarofin, 1998). Partai
politik adalah mekanisme bagi negara-negara yang
merdeka dan berdaulat untuk menampung aspirasi
warga yang heterogen menjadi terklasifikasi,
sehingga mudah untuk dicarikan solusi. Partai
politik adalah sarana untuk menyalurkan aspirasi
rakyat kepada pemerintah negaranya, yang juga
merupakan bagian dari proses penyelenggaraan
negara, melalui wakil-wakil dalam partai politik
(Haricahyono, 1986). Partai politik memberikan
mekanisme kesepakatan melalui penyatuan aspirasi
atau penseleksian aspirasi diluar mekanisme formal
sistem perwakilan negara seperti MPR dan DPR.

Partai politik adalah suatu kelompok yang
terorganisir yang anggota-anggotanya, mempunyai
orientasi, nilai-nilai dan cita-cita yang sama yang
mengikuti mekanisme perundangan yang berlaku
(Budiardjo, 1998). Tujuan kelompok ini terorganisir
adalah untuk memperoleh kekuasaan politik dan
menyalurkan  aspirasi  masyarakat  sehigga
pemerintha  dapat melaksanakan kebijakan-
kebijakan yang dipandang prioritsa oleh idealisme
partai politik tersebut. Untuk tujuan itu digunakan
cara-cara kontitusional dan formal. Partai politik
juga merupakan suatu kelompok individu yang
terorganisir secara teratur, yang berusaha menguasai
pemerintahan agar Dbisa diperoleh berbagai
keuntungan dari segala bentuk pengawasan yang
bisa dilakukannya (Haricahyono, 1986). Dalam
negara demokratis, partai politik menyelenggarakan
beberapa fungsi, salah satu fungsi adalah sebagai
“sarana komunikasi politik”. Arus informasi dalam
suatu negara bersifat ke atas. Kedudukan partai
dalam arti ini adalah sebagai jembatan antara
“mereka yang memerintah” (the rules) dengan
“mereka yang diperintah” (the ruled) (Budiardjo,
1999). Partai politik juga berfungsi sebagai “sarana
rekrutmen politik”. Rekrutmen politik adalah proses
pencarian anggota baru dan mengajak masyarakat
yang kompeten untuk berpartisipasi dalam proses
politik. Dengan didirikannya partai politik yang
melibatkan masyarakat, memberikan kesempatan
yang lebih luas untuk berpartisipasi (Budiardjo,
1999). Rekrument politik menjamin kontinuinitas
dan kelestarian partai, sekaligus merupakan salah
satu cara untuk menyeleksi calon-calon pemimpin.



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 21

Fungsi partai juga sebagai "sarana sosialisasi
politik". Sosialisasi politik adalah proses di mana
seorang individu memperoleh pandangan, orientasi
dan nilai-nilai dari masyarakat di mana ia berada,
proses itu juga mencakup proses dimana masyarakat
mewariskan norma-norma dan nilai-nilai dari suatu
generasi ke generasi berikutnya (Budiardjo, 1999).
Dalam wusaha berpartisipasi pada pengelolaan
pemerintahan, melalui pemilihan umum. Partai
politik harus mendapatkan dukungan luas dari
masyarakat. Untuk itu partai politik akan berusaha
menciptakan kesan “bahwa ia memperjuangkan
kepentingan umum”. Di samping menanamkan
solidaritas dengan partai, partai politik juga
mendidik anggota-anggota menjadi manusia yang
sadar akan tanggung jawabnya sebagai warga
negara dan menempatkan kepentingan-kepentingan
nasional. Di negara-negara baru merdeka atapun
baru terbentuk, partai-partai politik juga berperan
untuk memupuk identitas nasional dan integritas
nasional (Budiardjo, 1998).

Selain itu, partai politik juga berfungsi sebagai
“sarana pengatur konflik” (konflik management)
(Budiardjo, 1999). Pada umumnya, partai politik
dibentuk untuk mengorganisir berbagai macam
kepentingan dalam masyarakat. Bila variasi
kepentingan-kepentingan itu tidak diorganisir
secara formal besar kemungkinan konflik
kepentingan akan menempatkan diri dalam
kehidupan sehari-hari. Selain itu, bila konflik
sebagai wujud dari tuntutan yang saling berbeda
dalam masyarakat disederhanakan oleh partai
politik, besar kemungkinan sistem politik yang
berlaku tidak berfungsi (Syarofin, 1998). Dengan
demikian partai politik dapat dikatakan sebagai
sarana pengendali konflik dalam masyarakat. Oleh
karena itu, partai politik diharapkan mampu
melaksanakan fungsi-fungsinya di negara-negara
yang sudah stabil aktifitas politiknya. Partai politik
selain menjadi alat penting untuk mengorganisir
kekuasaan politik, mempengaruhi keputusan-
keputusan pemerintah, juga turut serta mendukung
dan melaksanakannya, menghubungkan secara
efektif ~masyarakat umum dengan proses
mekanisme politik, merumuskan aspirasi dan
tuntutan rakyat serta memperjuangkannya ke dalam
proses pembuatan keputusan.

Mengenai beberapa klasifikasi partai politik,
dapat dikateorikan dalam dua kategori, yakni partai
massa dan partai kader. Partai massa memiliki
kelebihan dalam jumliah anggota, dari massa
berbagai aliran politik dalam masyarakat yang
sepakat untuk bernaung di bawahnya dalam
memperjuangkan suatu program yang terlalu umu,
luas tidak begitu detail. Kelemahan dari partai massa

adalah terlalu banyak kepentingan-kepentingan yang
terkadang berpotensi konflik intenal, terutama disaat
kritis, sehingga soliditas partai terlihat lemah
ataupun hilang sama sekali. Biasanya salah satu
kelompok memisahkan diri dan menginisasi partai
baru. Sedangkan partai kader lebih mementingkan
ketaatan organisasi pada idealisme partai dan
disiplin kerja dari anggota-anggotanya (Budiardjo,
1998).

Partai politik juga dapat diklasifikasikan ke
dalam tiga bentuk; sistem partai tunggal (one party
system), sistem dua partai (two party system), dan
sistem multi partai (multi party system). Pengertian
“partai tunggal” dan “dua partai” bermaksud dalam
suatu sistem politik terdapat satu atau dua parpol
yang memang mendominasi terus menerus dalam
pentas politik. alam sistem satu partai, boleh jadi
terdapat dua atau lebih partai politik. Namun
suasana kepartaian yang ada sangat tidak
kompetitif. Jika salah satu dari kedua partai politik
yang dominan berkuasa (menang pemilu secara
mutlak), maka partai politik yang dominan lainnya
tampil sebagai partai oposisi. Sistem perpolitikan
dua partai ini dapat dilihat di Amerika, dengan
partai Republican dan partai Democratic walaupun
ada partai-partai lainnya. Sedangkan di sistem multi
partai, banyak partai politik dengan kekuatan yang
hampir seimbang satu sama lain dan kompetitif
dalam persaingan yang terbuka di antara merecka
(Karim, 1993). Selain itu sistem kepartaian di
Indonesia pada masa Orde Baru (setelah
penyederhanaan partai menjadi tiga) sebagai sistem
kepartaian hegemonik (hegemonik party system).
Partai Golkar menjadi medeominasi kekuasaaan
secara terus menerus tanpa ada lawan yang
seimbang, bahkan partai politik lain dapat dikatakan
hanya ada sebagai formalitas tanpa kemampuan
untuk bersaing dengan kekuatan partai hegemonik
itu (Karim, 1993). Semenjak reformasi pola ini
sedikit berubah dengan kembali kepada sistem
multi partai, walaupun beberapa partai tetap
dominan, masih dirasakan persaingan antar partai
begitu kompetitif, dan menyebabkan situasi
perpolitikan cukup dinamis.

4.4. Partai politik Islam dalam sistem kepartaian
Indonesia

Sebelum melangkah lebih jauh, tampaknya perlu
dijelaskan secara singkat apa yang dimaksud
dengan “partai Islam”. Terdapat setidaknya dua
unsur pokok yang membuat sebuah partai dapat
disebut sebagai “partai Islam”. Pertama, partai-
partai itu secara resmi mengadopsi Islam sebagai
dasar partai, sebagaimana dikemukakan dalam
dokumen resmi masing-masing. Contoh dalam hal



22 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

ini mencakup PPP, PBB, PK (PKS) dan lain-lain.
Kedua, partai itu menggunakan simbol-simbol yang
identik atau secara dekat diasosiasikan dengan
Islam, seperti gambar “bulan bintang”, “kabah”,
"kalimat atau tulisan huruf Arab", dan sebagainya.
Contoh dalam hal ini adalah PCD, PIB, PKU.PSII,
dan Jlain-lain (Fatwa, 2000). Walaupun begitu
mengikut perkembangan dan perubahan peraturan
perundangan yang mengatur tentang sistem
kepartaian, (UU No. 3 Tahun 1985, UU No. 2
Tahun 2008, dan UU No. 2 Tahun 2011), semua
partai politik di Indonesia wajib berasaskan dan
berideologi Pancasila. Hal ini juga menandakan
semua partai Islam yang lolos seleksi untuk maju
dalam pemilihan umum adalah partai yang layak
dan sesuai dengan peraturan perundangan di
Indonesia. Selain itu juga terdapat sejumlah partai
"muslim", atau partai-partai "berorientasi kepada
kelompok muslim tertentu", atau partai-partai yang
berbasiskan kalangan muslim tertentu (muslim
based-parties) (Fatwa, 2000). Termasuk ke dalam
kategori ini adalah PKB dan PAN yang
memobilisasi massa kalangan kelompok Islam
tertentu.

Bagi Indonesia kehidupan partai politik baru
dapat dilacak kembali secara samar-samar sampai
1908, dikatakan karena organisasi yang memberi
kesan adanya partai politik dalam kenyataanya
bukanlah partai formal dalam pengertian modern
sebagai organisasi yang tujuannya merebut
kedudukan dalam negara (publik office) di dalam
persaingan melalui pemilihan umum dan diakui
oleh pemerintah pada saat itu. Juga tidak dalam arti
organisasi yang berusaha mengendalikan proses
politik. Contohnya Budi Utomo dalam tahun-tahun
itu tidak lebih dari suatu gerakan (kultural, untuk
meningkatkan kesadaran orang-orang jawa yang
lebih dikhususkan lagi bagi emansipasi priyayi-
priyayi Jawa (Dhakidae, 1995). Sumatera Thawalib,
Muhammadiyah, Nahdhatul Ulama, Persis, al-
Irsyad, yang bergerak dalam bidang pendidikan
yang kemudian terbawa politis, walaupun kemudian
membatasi diri terhadap politik praktis (Abbas,
2020b; Abbas & Afifi, 2022; Azra, 2017). Sebagian
besar partai-partai yang tumbuh pada waktu itu
tidak diperkenankan pemerintah untuk
berhubungan secara langsung, baik dengan
pemerintahan sendiri, maupun dengan rakyat
bawah. Dengan demikian, fungsi partai lebih
terlihat sebagai alat perjuangan dan upaya
membangkitkan nasionalisme (Abbas & Afifi,
2022; F. Ali, 1996).

Selama periode tersebut Indonesia telah
mengalami perubahan hingga tiga macam sistem
kepartaian. Pertama, sistem multi partai dengan
tingkat otonomi tinggi dalam suasana kompetitif,
namun tidak ada partai yang memiliki kekuatan
mayoritas. Kedua, pada periode demokrasi
terpimpin, yang muncul adalah apa yang disebut
“no-party system”, tingkat kompetisi antar partai
sangat rendah. Mereka hanya menjadi pemeran
pembantu bagi tiga perneran utama dalam
kepolitikan Indonesia saat itu, Bung Karno,
Angkatan Darat dan PKI. Dan ketiga, adalah sistem
kepartaian  hegemonik yang muncul sejak
kemenangan Golkar dalam pemilu 1971 (Karim,
1993). Kemudian, sistem multi partai muncul
kembali pada masa reformasi ketika Presiden
Habibie memutuskan untuk meninggalkan sistem
tiga partai (Golkar, PPP, PDI), yang secara paksa
diterapkan oleh pemerintah sebelumnya selama
hampir tiga dasawarsa (Fatwa, 2000).

Sistem multi partai dimulai pada tahun 1955,
pada tahun ini Nahdlatul Ulama Dberhasil
menempatkan dirinya sebagai salah satu dari empat
partai yang tergolong dalam partai besar yaitu
partai Nasional Indonesia, Masyumi, Nahdlatul
Ulama, dan Partai Komunis Indonesia (Dhakidae,
1995). Melalui pemilu ini ditentukan anggota DPR
dan anggota Konstituante, di mana keanggotaan ini
terbagi dua golongan nasional dan golongan agama
(Budiardjo, 1999).

Pada masa deinokrasi terpimpin, dimulailah
beberapa usaha untuk menyederhanakan sistem
partai dengan mengurangi jumlah partai melalui
Panpres No. 7/1959. Maklumat Pemerintah 3
November 1945 yang menganjurkan pembentukan
partai-partai dicabut dan ditetapkan syarat-syarat
yang harus dipenuhi oleh partai untuk diakui oleh
pemerintah (Budiardjo, 1999). Partai yang
kemudian dinyatakan memenubhi syarat adalah PKI,
PNI, NU, Partai Islam, Perti, Partai Katolik,
Partindo, Parkindo, Partai Murba, PSII Arudji,
IKPI, sedangkan beberapa partai lain dinyatakan
tidak memenuhi syarat (Budiardjo, 1999). Dengan
dibubarkannya Masyumi dan PSI pada tahun 1969
hanya tinggal sepuluh partai saja (Budiardjo, 1999).
Dalam periode ini hanya satu partai utama yang
mampu menunjukkan gerak kepartaiannya yaitu
Partai Komunis Indonesia yang bisa menguasai
berbagai bidang: baik dalam parlemen, dalam
massa, bahkan dalam Angkatan Bersenjata sendiri.
Kekuatan partai hanya PKI yang menjadi salah satu
titik utama dalam segi tiga hubungan PKI, Bung
Karno, dan Angkatan Darat (Dhakidae, 1995).



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 23

Dengan dilancarkannya gerakan Gestapu PKI,
maka tamatlah riwayat Demokrasi Terpimpin yang
telah bertahan kira-kira enam tahun, dari tahun 1959
sampai 1966 (Budiardjo, 1999).

Dalam periode Orde Baru, sistem partai menjadi
sistem kepartaian hegemonik yang kemunculannya
dimulai sejak kemenangan Golkar dalam pemilu
1971. Pada tahun 1973 Orde Baru melakukan
restrukturisasi sistem-sistem kepartaian. Kecuali
terhadap Golkar, pemerintah melakukan tekanan
terhadap sembilan partai politik. Empat partai
digabung menjadi satu, yakni Partai Persatuan
Pembangunan (PPP). PPP merupakan fusi dari NU,
Parmusi, PSII dan Perti. Lima lainnya (PNI, IPKI,
Murba, Parkindo dan Partai Katolik). Terdiri dari
nasionalis dan partai-partai Kristen digabung
menjadi satu partai yakni Partai Demokrasi
Indonesia (Dhakidae, 1995). Fusi yang artifisial ini
segera melahirkan konflik internal, terutama di
tubuh PPP yang akhirnya mempengaruhi
penampilan politiknya di masa-masa berikutnya.
Setelah  pernerintah  Orde  Baru  Dberhasil
memaksakan Islam berfusi dalam PPP. Kemudian
rezim ini pada tahun 1985 memaksakan Pancasila
sebagai asas tunggal bagi seluruh parpol dan ormas.
Dalam posisi yang semacam inilah partai menjadi
suatu lembaga yang tidak relevan, menyebabkan
posisinya menjadi lemah, dalam keadaan ini proses
birokratisasi di dunia partai, subsidi dan Iain-lain.
Untuk itu, partai -partai tidak bisa berbuat apa-apa.
Legitimasi satu-satunya yang diperoleh, bukan dari
rakyat, melainkan dari pemerintahan. Dan karena
itu pula, partai zaman Orde Baru berubah fungsi,
menjadi wakil pemerintahan untuk rakyat. Dalam
situasi inilah, pada realitasnya, partai menjadi alat
atau perpanjangan tangan pernerintah. Sikap
pernerintah menjadi identik dengan sikap partai (F.
Ali, 1996).

Kemunculan partai-partai Islam menemukan
momentumnya kembali ketika Presiden Habibie
memutuskan untuk meninggalkan sistem Tree Party
(Golkar, PPP, PDI), atau seperti istilah yang dipakai
Afan Gaffar, yakni sistem kepartaian hegemoni,
yang secara paksa diterapkan Soeharto selama
hampir tiga dasawarsa. Pembentukan partai-partai
Islam tersebut mendapat daya dorong tambahan
dengan penghapusan Undang-Undang Keormasan
1985 yang mewajibkan setiap organisasi, apakah
politik maupun sosial dan keagamaan untuk
menjadikan pancasila sebagai satu-satunya asas
organisasi masing-masing. Dengan penghapusan
tersebut keharusan menerapkan asas-asas tunggal
Pancasila, cukup bisa dipahami, banyak kalangan
muslim kembali ingin menjadikan Islam sebagai
asas organisasi mereka masing-masing termasuk

organisasi politik (orpol), khususnya partai politik
(Fatwa, 2000).

Dengan dibukanya peluang setiap partai politik
untuk eksis dan mengembangkan idealismenya itu
menghasilkan mendaftarnya 141 partai secara resmi
pada Departemen Kehakiman. Dari jumlah
sebanyaknya itu, diantaranya adalah 40 partai Islam
(tidak mayoritas). Dan setelah penyeleksian oleh
tim sebelas yang mendapat mandat menyeleksi
partai-partai yang layak mengikuti pemilu 1999
sesuai dengan syarat dan klasifikasi yang ditetapkan
pemerintah, maka secara keseluruhan tersisa 48
partai, yang 20 diantaranya adalah partai Islam.
(Salim, 1999). Jumlah ini berarti lebih banyak dari
jumlah partai yang ikut pada pemilu 1955, yakni 10
partai Islam (Fatwa, 2000). Partai-partai Islam
paska Orde Baru tidak lah sama kondisinya pada
tahun 1955. Pada tahun 1955, perjuangan ideologi
sangat kental, termasuk partai-partai yang
mengusung ideologi keislaman dan partai-partai
Islam bersemangat memperjuangkan agar Indonesia
menjadi negara Islam. Namun, dalam masa
reformasi dan paska Orde Baru, kekentalan ideologi
pada partai-partai, termasuk partai Islam itu tidak
terlalu terlihat lagi (Azra, 2000). Dengan demikian,
era paska Soeharto ini ditandai dengan semangat
multipartai yang tinggi. Agenda partai-partai Islam
pada masa paska Soeharto terpusat tidak pada
ideologi  Islam, tetapi lebih pada politik
kekuasaan (power politik).

Perkembangan sistem kepartaian yang terus
bertransformasi ini juga pada akhirnya telah
mengharuskan partai politik dan organisasi untuk
berideologi Pancasila. Sehingga polemik yang
dihadapi partai Islam pada masa Orde Lama dan
Orde Baru berupa isu mempertanyakan ideologi
partai Islam yang tidak Pancasila-is, ataupun
penggunaan identitas Islam secara berlebihan
sehingga seolah-olah aktifitas politik nasional
mengancam aktifitas keagamaan ataupun upaya
mendiskreditkan yang dilakukan oleh lawan politik
partai Islam dengan menggiring opini partai politik
Islam sedang melakukan aktifitas jihad dalam
konteks negatif (Arifin & Abbas, 2007; Darraz,
2017). Dengan demikian, sistem multi partai
memberikan satu harapan besar dan memungkinkan
partai Islam mengekspresikan aspirasi Islam secara
bebas dalam konteks perundang-undangan yang
berlaku. Bahkan lebih jauh lagi, partai Islam dituntut
untuk memberikan warna politik nasional dengan
nilai-nilai dan etika Islam. Topik-topik politik sudah
harus mengangkat isu yang lebih detail dan dalam
berkaitan berbagai sektor yang memerlukan
kebijakan solutif bagi seluruh warga negara secara
umum, dan secara khususnya muslim di Indonesia.



24 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

5. Kesimpulan

Islam sebagai agama  monotheis (Ibrahamic
religion) yang terakhir, memberikan satu khazanah
besar terdiri dari berbagai dimensi keilmuan dan
nilai-nilai etika yang bermanfaat dalam peradaban
manusia. Sebagai agama, Islam memiliki prinsip-
prinsip etika yang ideal, yang diperjuangkan dalam
berbagai tatanan sosial oleh pemeluknya, termasuk
didalam tatanan sosial yang kompleks seperti
negara. Dalam kehidupan berbangsa dan bernegara,
masyarakat muslim mengupayakan dan
memperjuangkan nilai-nilai ke-Islam-an, melalui
mekanisme politik yang dilindungi oleh undang-
undang bagi setiap warga negara. Mekanisme
politik tersebut memungkinkan masyarakat muslim
untuk mebentuk partai politik dan mengirimkan
wakilnya untuk berpartisipasi dalam pengelolaan
pemerintahan untuk menyusun kebijakan yang baik
untuk seluruh warga negara.

Walaupun Islam tidak secara  spesifik
membicarakan negara sebagai sesuatu yang pokok,
keberadaan aturan (syariat) legal formal dalam
Islam adalah pokok yang akan menjadi
kemaslahatan bagi manusia (magasid syariah).

Referensi

Sehingga keberadaan kepemimpinan dalam setiap
tatanan sosial terkecil seperti keluarga, hingga
struktur sosial yang kompleks seperti pemerintahan
dalam negara adalah hal juga pokok untuk
menjamin kemaslahatan bagi seluruh warga
masyarakat. Partisipasi aktif warga negara dalam
hal ini masyarakat muslim dalam negara, dapat
menyesuaikan  dengan konteks dan aturan
perundangan yang berlaku. Sehingga upaya
partisipatif ~ warga negara tersebut dapat
memberikan hasil yang produktif dan berkontribusi
positif.

Dengan transformasi sistem kepartaian di
Indonesia, partai politik Islam dituntut untuk dapat
memberikan solusi yang praktis dan detail, tidak
lagi sekedar menggiring opini untuk mendapat
suara mayoritas. Geliat partai politik Islam
hendaknya mampu bertransformasi dan beranjak
dari isu-isu sensistif yang pernah terjadi di Orde
Lama dan Orde Baru. Dengan sistem multi partai
yang diharuskan untuk berasakan Pancasila, geliat
politik Islam harus lebih cerdas dan terdepan dalam
mengangkat berbagai isu-isu yang sedang dihadapi
oleh masyarakat secara umum.

Abbas, A. F. (1981). Fikih Dan Perubahan Sosial: Sebuah Studi Tentang Urgensi Pembaharuan Fikih Islam.

IAIN Syarif Hidayatullah.

Abbas, A. F. (2006). Ulama dan Perkembangan Intelektual Keagamaan. Retrieved from

https://pub.darulfunun.id/paper/items/show/5

Abbas, A. F. (2008). Konsep Baik Dan Buruk Serta Pengaruhnya Terhadap Perumusan Kaedah-Kaedah

Ushul. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Abbas, A. F. (2010). Baik dan Buruk dalam Perspektif Ushul Figh. Ciputat: Adelina Bersaudara.

Abbas, A. F. (2012). Integrasi Pendekatan Bayani, Burhani, dan ‘Irfani dalam Ijtihad Muhammadiyah.
AHKAM: Jurnal llmu Syariah, 12(1), 51-58. https://doi.org/10.15408/ajis.v12i1.979

Abbas, A. F. (2015). Faham Agama Dalam Muhammadiyah. Jakarta: UHAMKA Press.

Abbas, A. F. (2016). Ibadah Dalam Islam. Jakarta: Adelina Bersaudara.

Abbas, A. F. (2020a). Sanksi Hukum Korupsi dalam Islam. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies,

Civilization and Learning Societies, 1,21-28.

Abbas, A. F. (2020b). Sumatera Thawalib. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning

Societies, 1, 13-20.

Abbas, A. F. (2021). Maqashid Al-Syariah dan Maslahah dalam Pengembangan Pemikiran Islam di
Muhammadiyah. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilisation and Learning Societies, 2, 29-42.

Abbas, A. F., & Afifi, A. A. (2021). Pengembangan Kurikulum Moderasi Islam ( Wasathiyyah ) dan
Karakter Muslim Moderat yang Bertakwa di dalam Lingkungan Muhammadiyah. AL-IMAM: Journal on
Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 2, T7-17.

Abbas, A. F., & Afifi, A. A. (2022). Sumatera Thawalib dan Ide Pembaharuan Islam di Minangkabau. AL-
IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 35-45.

Abdurezak A. Hashi, ... (2011). Islamic ethics : An outline of its principles and scope. Revelation and
Science, 01(03), 122—130. Retrieved from http://irep.iium.edu.my/18564/1/Islamic_Ethics.pdf

Afifi, A. A. (2021). Understanding True Religion as Ethical Knowledge. AL-IMAM: Journal on Islamic



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 25

Studies, Civilization and Learning Societies, 2, 1-5.

Afifi, A. A. (2022). Women’s Scholarship in Islam And Their Contribution To The Teaching Knowledge.
AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 19-25.

Afifi, A. A. (2023). Panduan Penulisan Laporan [Imiah untuk Publikasi. AL-IMAM: Journal on Islamic
Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 1-11.

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2019). Future Challenge of Knowledge Transfer in Shariah Compliance
Business Institutions. International Colloguium on Research Innovations & Social Entrepreneurship (Ic-
RISE) 2019.

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2022). Moderate Way Implementing Rukyah and Hisab to Determine A New
Moon in Ramadan. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 3, 11-18.

Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2023). Worldview Islam dalam Aktualisasi Moderasi Beragama yang
Berkemajuan di Era Disrupsi Digital. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning
Societies, 4, 23-34.

Ahmad, H. Z. A. (1977). Konsepsi Politik dan Ideologi Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Al-Asqalani, 1. H. (2018). Fathul Bari: Syarah Shahih Al-Bukhari. Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi.

Al-Attas, M. N. (1981). Islam Dan Sekularisme. Retrieved from
https://books.google.com.my/books?id=VLcLKAEACAAJ

Al-Attas, M. N. (1997). Islam and the Philosophy of Science. Kazi Publications, Incorporated.

Al-Attas, M. N. (2013). Islam: The Concept of Religion and the Foundation of Ethics and Morality.
Retrieved from https://books.google.com.my/books?id=EjpZAQAACAAJ

Al-Farisi, L. S. (2020). Politik Identitas: Ancaman Terhadap Kesatuan dan Persatuan Bangsa dalam Negara
Pancasila. Jurnal Aspirasi, 10(2).

Al-Isfahani, A. al-Q. al-Husayn ibn M. R. (1961). Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. Mesir: Mustafa
Alhalabi.

Al-Maududi, A. A. (1993). Khilafah dan Kerajaan: Evaluasi Kritis Atas Sejarah Pemerintahan Islam.
Bandung: Mizan.

Al-Maududi, A. A. (1994). Sistem Politik Islam: Hukum dan Konstitusi. Bandung: Mizan.

al-Mawardi. (1978). Al-Ahkam al-Sulthaniyah. Mesir.

Al-Mubarak, M., Bahri, S., & Hariyanto, F. (1995). Sistem Pemerintahan Dalam Perspektif Islam. Solo:
Pustaka Mantiq.

Al-Syathibi, A. 1. (2003). Al-Muwdfaqdt fi Ushiil al-Syari’ah. Beirut: Dar al-Ma’rifah.

Ali, A. Y. (1989). The Holy Qur’an. Maryland: Amana Corporation.

Ali, F. (1996). Golongan Agama dan Etika Kekuasaan: Keharusan Demokratisasi dalam Islam Indonesia.
Surabaya: Risala Gusti.

Amiruddin, M. H. (2000). Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman. Y ogyakarta: UII Press.

An-Naisaiburi, A. A.-H. M. bin H. A.-Q. (1994). Shahih Muslim. Beirut: Dar Fikr.

Anshari, E. S. (1997). Piagam Jakarta 22 Juni 1945, Sebuah Konsesus tentang Dasar Negara Republik
Indonesia (1945-1949). Jakarta: Gema Insani Press.

Ardani, M. (2001). Nilai-nilai Akhlak atau Budipekerti Dalam Ibadat. Jakarta: Karya Mulia.

Ardipandanto, A. (2020). Dampak Politik Identitas Pada Pilpres 2019: Perspektif Populisme [The Impact of
Identity Politics On President Election 2019: Populism Perspective]. Jurnal Politica Dinamika Masalah
Politik Dalam Negeri Dan Hubungan Internasional, 11(1), 43—63.
https://doi.org/10.22212/jp.v11i1.1582

Arifin, B., & Abbas, A. F. (2007). Masa Lampau Yang Belum Selesai: Percikan Pikiran Tentang Hukum &
Pelaksanaan Hukum. Jakarta: O.C. Kaligis & Associates.

Ash-Shallabi, A. M. (2018). Biografi Umar bin Al Khathab. Pustaka Al-Kautsar.

Azkarrula, Y. A., Hoffmann, S. M., & Izzuddin, A. (2023). Examining the Impact of the Book of Enoch,
Sefer Yetzirah, and Greek Civilization on the Jewish Calendar System: An Islamic Astronomical Law
Perspective. JIL: Journal of Islamic Law, 4(1), 1-27. https://doi.org/10.24260/jil.v4i1.1153

Azra, A. (2000). Islam Substantif: Agar Umat Tidak menjadi Buih. Bandung: Mizan.

Azra, A. (2017). Surau: Pendidikan Islam Tradisi Dalam Transisi dan Modernisasi (Edisi Pertama).
Prenada Media.

Azzam, A. R. H. (1964). The Eternal Message of Muhammad. London: Quartet Book.

Bahesty, & Bahonar. (1991). Dasar Pemikiran Filsafat Islam dalam Al-Qur’an. Jakarta: Risalah Masa.

Bahri, S. (2021). Literasi Digital Menangkal Hoaks Covid-19 Di Media Sosial. Jurnal Ilmu Komunikasi,
10(1), 16-28. Retrieved from https://jkms.ejournal.unri.ac.id/index.php/JKMS/article/view/7452



26 Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ...

Bakir, M., & Othman, K. (2017). Wasatiyyah (Islamic Moderation): A Conceptual Analysis from Islamic
Knowledge Management Perspective. Journal of Islamic Thought and Civilization, 7(1), 13-30.
https://doi.org/10.32350/itc.71.02

Basuki, U., & Setyawan, R. H. (2022). Langkah Strategis Menangkal Hoax: Suatu Pendekatan Kebijakan
dan Hukum. Jurnal Hukum Caraka Justitia, 2(1), 1-94.

Budiardjo, M. (1998). Dasar-dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia.

Budiardjo, M. (1999). Demokrasi di Indonesia, Demokrasi Parlementer dan Demokrasi Pancasila. Jakarta:
Gramedia.

Darraz, M. A. (Ed.). (2017). Reformulasi ajaran Islam: jihad, khilafah, dan terorisme. Kerja sama Maarif
Institute for Culture and Humanity [dan] Mizan.

Dhakidae, D. (1995). Partai Politik dan Sistem Kepartaian di Indonesia. Prisma, 3-23.

Djaelani, A. Q. (1995). Negara Ideal Menurut Konsepsi Islam. Surabaya: Bina Ilmu.

Effendy, B. (1998). Islam dan Negara : Transformasi Pemikiran dan Praktik Islam Indonesia. Jakarta:
Paramadina.

Effendy, B. (2000). (Re) politisasi Islam: pernahkah Islam berhenti berpolitik? Bandung: Mizan.

Fadhilah, L. N., & Putra, M. A. (2019). Nabi Idris dalam Kajian Sejarah Ilmu Falak. Ulul Albab: Jurnal
Studi Dan Penelitian Hukum Islam, 2(2), 115. https://doi.org/10.30659/jua.v2i2.3885

Faris, A. A.-H. A. L. F. . Z. 1. (1972). Mu jam Maqayis al-Lughah. Mesir: Mustafa Alhalabi.

Fariz, M. A. Q. A., Maufur, M., & Shaleh, A. R. (2000). Sistem Politik Islam. Jakarta: Robbani Press.

Fatwa, A. M. (2000). Satu Islam Multi Partai: Membangun Integritas di Tengah Pluralitas. Bandung:
Mizan.

Fitri, D. R., Afifi, A. A., & Abbas, A. F. (2022). Pemikiran Neo-modernisme dalam Hubungan Agama dan
Negara di Indonesia : Studi Komparatif Pemikiran Nurcholish Madjid Dan Abdurrahman Wahid. 3, 1-9.

Haricahyono, C. (1986). llmu Politik dan Perspektifnya. Y ogyakarta: Tiara Wacana.

Hasjmy, A. (1984). Di Mana Letaknya Negara Islam. Jakarta: PT. Bina llmu.

Ibn Khaldun. (2015). The Mugaddimah (N. J. Dawood, Ed.). Princeton University Press.

Ibn Taimiyah. (1989). Pokok-pokok Pedoman Islam dalam bernegara. Jakarta: Bulan Bintang.

Igbal, M. (2001). Figh Siyasah: Kontekstualisasi Dokrin Politik Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama.

Isjwara, F. (1980). Pengantar Ilmu Politik. Bandung: Bina Cipta.

Kamali, M. H., & Ramadan, T. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic Principle of
Wasatiyyah. Oxford University Press.

Karim, A. G. (1993). Metamorfosis NU dan Politisasi Islam Indonesia. Y ogyakarta: LKIS.

Khan, Q. (1987). Tentang Teori Politik Islam (T. A. Amal, Ed.). Bandung: Pustaka.

Kristiannando, Y. S. (2013). Syarat Kepala Negara Menurut Almawardi Dan Al-Ghazali. UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Kuntowijoyo. (1999). Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia. Y ogyakarta: Shalahuddin Press dan Pustaka
Pelajar.

Kurniawan, D., & Afifi, A. A. (2023). Penguatan Moderasi Beragama Sebagai Solusi Menyikapi Politik
Identitas. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 4, 13-21.

Kurniawan, P. (2018). Masyarakat Dan Negara Menurut Al-Farabi. Jurnal El-Qanuniy: Jurnal limu-Ilmu
Kesyariahan Dan Pranata Sosial, 4(1), 101-115. https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v4il.1830

Luth, T. (1999). M. Natsir : Dakwah dan Pemikirannya. Jakarta: Gema Insani Press.

Maarif, A. S. (1985). Islam dan masalah kenegaraan: studi tentang percaturan dalam konstituante.
Lembaga Penelitian Pendidikan dan Penerangan Ekonomi dan Sosial.

Madjid, N. (1992). Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina.

Madjid, N. (1995). Islam Agama Kemanusiaan: Membangun Tradisi dan Visi Baru Islam Indonesia. Jakarta:
Yayasan Wakaf Paramadina.

Manzur, 1. (1968). Lisan al-Arab. Beirut: Dar al-Shadr.

Maududi, A. A. al-. (2013). Islamic Civilization: Its Foundational Beliefs and Principles. Leicestershire: The
Islamic Foundation.

Mulia, S. M. (2001). Negara Islam: Pemikiran Politik Husain Haikal. Jakarta: Paramadina.

Na’im, M. A. (2017). Hoaks Sebagai Konstruksi Sosial Untuk Kepentingan Politik Praktis dalam Pilgub DKI
Jakarta. Jurnal Drussalam, 8(2), 361-370. Retrieved from
http://ejournal.iaida.ac.id/index.php/darussalam/article/view/107



Afifi et. al. / Perwakilan (2023) pp. 1-27. Islam, Wacana Negara dan Geliat Politik ... 27

Nasution, H. (1991). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan.

Natsir, M. (2000). Islam Sebagai Dasar Negara. Jakarta: Media Dakwabh.

Noer, D. (2000). Pemikiran Politik Barat. Jakarta: Mizan.

Nurdin, A., Maarif, A. S., Syamsuddin, D., Kamal, Z., Umar, N., Lubis, A., ... Jamrah, S. (2020). Satu
Islam, Banyak Jalan: Corak-Corak Pemikiran Modern Dalam Islam. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Pulungan, J. S. (1994). Prinsip-Prinsip Bernegara Dalam Piagam Madinah. Jakarta: Rajawali Grafindo
Persada.

Rahmadhany, A., Aldila Safitri, A., & Irwansyabh, 1. (2021). Fenomena Penyebaran Hoax dan Hate Speech
pada Media Sosial. Jurnal Teknologi Dan Sistem Informasi Bisnis, 3(1), 30—43.
https://doi.org/10.47233/jteksis.v3il.182

Rahman, F. (1990). Muhammad sebagai Pemimpin Al-Qur’an. Lampung: Y APL

Rais, M. D., & Al-Kattam, A. H. (2001). Teori Politik Islam. Jakarta: Gema Insani Press.

Rapar, J. H. (1988). Filsafat Politik Aristoteles. Jakarta: Rajawali Press.

Salim, A. (1999). Partai Islam dan Relasi Agama Negara. Jakarta: JPPR.

Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Jakarta: Lentera Hati
Group.

Shihab, M. Q. (2020). Islam & Kebangsaan: Tauhid, Kemanusiaan, dan Kewarganegaraan. Tangerang:
Lentera Hati.

Sjadzali, M. (1993). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. Jakarta: Ul Press.

Sukarja, A. (1995). Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan Tentang
Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk. Jakarta: Ul Press.

Suseno, F. M. (1997). Etika Yunani. Y ogyakarta: Kanisius.

Syamsuddin, M. D. (2001). Islam dan Politik Era Orde Baru. Ciputat: Logos.

Syarofin, A. (1998). Demitologisasi Politik Indonesia: Mengusung Elitisme dalam Orde Baru. Jakarta: PT
Pustaka Cidesindo.

Tobroni, & Arifin, S. (1994). Islam Pluralisme Budaya dan Politik: Refleksi Teologi untuk Aksi dalam
Keberagamaan dan Pendidikan. Yogyakarta: Sipress.

Wawan Hermawan. (1994). Konsep Negara menurut al-Farabi. 1-7.

Yanggo, H. T. (2018). Moderasi Islam dalam Syariah. 4/-Mizan, 2(2), 91-113. Retrieved from
https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/almizan/article/view/41

Zaidan, A. K., & Aziz, A. (1984). Masalah Kenegaraan dalam Pandangan Islam. Jakarta: Yayasan Al-
Amin.

Zallum, A. Q. (2002). Sistem Pemerintahan Islam. Jakarta: Al-1zzah.

Zarkasyi, H. F. (2013). Worldview Islam dan Kapitalisme Barat. Tsaqafah, 9(1), 15.
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v9i1.36

Zoelva, H. (2012). Relasi Islam, Negara, dan Pancasila dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia. De Jure:
Jurnal Hukum Dan Syar’iah, 4(2).

Zubair, A. C. (1995). Kuliah Etika. Jakarta: Grafindo.



